
 
REVISTA DE ESTUDOS SOBRE TEATRO DE FORMAS ANIMADAS:  
O PALCO DA CELEBRAÇÃO: RITUAIS, FESTIVIDADES E COMUNIDADE 
Florianópolis, v. 2, n.32, p. 87-105, dez. 2025  
E - ISSN: 2595.0347 

 

 

 

 

 
Bumba Meu Boi: 

como e quando o ritual se manifesta 
 

 
Liliana Pérez Recio 

Universidade Federal do Maranhão – UFMA (São Luíz, Brasil) 
 

Tácito Freire Borralho 
Universidade Federal do Maranhão – UFMA (São Luíz, Brasil) 

 

 

Figura 1 – Boi de Matinha. Foto: Liliana Perez. 



  88   

 

 
Bumba Meu Boi: como e quando o ritual se manifesta 

 

 

Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianópolis, v. 2, n. 32, p. 87-105, dez. 2025 
DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025087 

DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025087 

 

 

Bumba Meu Boi: como e quando o ritual se manifesta1 
 

Liliana Pérez Recio 2 e  Tácito Freire Borralho3  
 

Resumo: Este trabalho analisa as diversas dimensões ritualísticas das práticas culturais 
maranhenses do Bumba meu Boi, reconhecido como Patrimônio Cultural Imaterial da 
Humanidade pela UNESCO. O estudo distingue as diversas instâncias rituais que compõem o 
ciclo anual do Boi, desde o período junino até sua "morte" e encerramento em agosto. A 
pesquisa monstra que as ritualizações do Boi extrapolam as relações estritamente religiosas, 
manifestando complexos sincretismos e negociações socioculturais em diálogo com o tempo 
presente. Para analisar criticamente os processos de continuidade e transmissão dessas 
práticas, o referencial de Taylor (2003) sobre arquivo e repertório é retomado, fundamentado 
em experiências de observação participante. 
 
Palavras-chave: Bumba Meu Boi. Comunidade. Maranhão. Ritual. Transmissão. 
 
 

Bumba Meu Boi: how and When the Ritual Manifests 
 

Abstract: This work analyzes the diverse ritualistic dimensions of the Bumba Meu Boi cultural 
practices from Maranhão, recognized as Intangible Cultural Heritage of Humanity by UNESCO. 
The study distinguishes the various ritual instances that compose the Boi's annual cycle, from 
the Festa Junina period until its "death" and closing in August. The research demonstrates that 
the ritualization of the Boi extrapolate strictly religious relations, manifesting complex syncretism 
and sociocultural negotiations in dialogue with the present time. To critically analyze the 
processes of continuity and transmission of these practices, the framework of Taylor (2003) 
regarding archive and repertoire is revisited, grounded in experiences of participant observation. 
 

Keywords: Bumba Meu Boi. Community. Maranhão. Ritual. Transmission. 
 
  

 

1 Data de submissão do artigo: 19/12/2025 | Data de aprovação do artigo: 31/12/2025. 
2 Professora do Departamento de Artes Cênicas-DEARTC/CCH da Universidade Federal do Maranhão / 

UFMA. Doutora pelo Programa de Pós-graduação da Universidade do Estado de Santa Catarina – 

UDESC (2022), Bacharel em Teatro pelo Instituto Superior de Arte (2000) de Havana, Cuba. Diretora e 

atriz, integrou o elenco do Teatro Nacional de Guiñol durante nove anos. Fundou El Arca Teatro Museo 

de Títeres (2010) em Havana. E-mail: bastianybastiane@gmail.com | ORCID: https://orcid.org/0000-

0002-3768-9599  
3 Doutor em Artes (USP) e referência no teatro brasileiro. Fundador de instituições fundamentais como 

o Laborarte, a COTEATRO e o CACEM, em São Luiz do Maranhão. Sua trajetória une gestão, docência 

e criação. Presidiu entidades como a ABTB – Associação Brasileira de Teatro de Bonecos e 

a Confederação Nacional de Teatro Amador, sendo agraciado com o prestigiado Prêmio Mambembe e o 

Prêmio Artur Azevedo. Atualmente, é Professor Associado da UFMA, atuando na graduação e em 

programas de mestrado. Pesquisador do CNPq, coordena o projeto “A Máscara na Cultura Popular”, 

consolidando décadas de investigação sobre formas animadas e resistência cultural com projeção 

internacional em festivais e colóquios. E-mail:  tf.borralho@uol.com.br | ORCID: https://orcid.org/0000-

0002-9202-5971  

 

mailto:bastianybastiane@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-3768-9599
https://orcid.org/0000-0002-3768-9599
mailto:tf.borralho@uol.com.br
https://orcid.org/0000-0002-9202-5971
https://orcid.org/0000-0002-9202-5971


  89   

 

 
Bumba Meu Boi: como e quando o ritual se manifesta 

 

 

Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianópolis, v. 2, n. 32, p. 87-105, dez. 2025 
DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025087 

O Bumba meu Boi é um brinquedo de roda. E segundo a sabedoria 

popular é bom observar que a “Roda Grande passa por dentro da Roda Menor. 

A Roda Grande é Terra, a Roda Menor é o Céu.”4 O Bumba meu Boi só brinca 

em roda como ser observa na figura 1. Quando uma turma deixa de “baiar” na 

roda, os brincantes mudam de figura, se arrastam em linhas e viram um puro 

espetáculo de apresentação de coreografias e vestuário. Por isso, mesmo em 

palco ou nos tablados de Arraiais, os conjuntos tradicionais se apresentam 

mantendo a execução de seus passos de dança, em círculo. 

Figura 2 - Boi da Liberdade, 2023. Foto: Márcio Vasconcelos.  

Ao se referir à circularidade como dispositivo das práticas encarnadas, 

na agudeza de Antônio (Nego) Bispo se trata de uma atitude contra colonial5. O 

que para a transmissão de saberes dos brincantes se torna central se 

observamos segundo Bispo (2015, p.42) que 

 

 

4 Verso de doutrina de Terecô do terreiro Camafeu de Oxóssi, de São Luís do Maranhão. 
5 Segundo o qual, aqueles grupos quilombolas, mantidos à margem da sociedade brasileira, não 

precisariam se decolonizar, já que não foram assimilados, mas, sim contrariar o colonialismo persistente. 



  90   

 

 
Bumba Meu Boi: como e quando o ritual se manifesta 

 

 

Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianópolis, v. 2, n. 32, p. 87-105, dez. 2025 
DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025087 

As manifestações culturais dos povos afro-pindorâmicos pagãos 
politeístas são organizadas geralmente em estruturas circulares com 
participantes de ambos os sexos, de diversas faixas etárias e número 
ilimitado de participantes. As atividades são organizadas por 
fundamentos e princípios filosóficos comunitários que são verdadeiros 
ensinamentos de vida. (...) As pessoas que assistem, ao invés de 
torcerem, podem participar das mais diversas maneiras e no final a 
manifestação é a grande vencedora, porque se desenvolveu de forma 
integrada, do individual para o coletivo (onde as ações e atividades 
desenvolvidas por cada pessoa são uma expressão das tradições de 
vida e de sabedoria da comunidade). 

 

A propósito dessas participações dos indivíduos das práticas 

comunitárias, na perspectiva de Taylor (2013), no tocante aos procedimentos 

de transmissão de saberes, a expressão incorporada deve continuar 

participando da transmissão do conhecimento social e explica os modos pelos 

quais se produz o traspasso: 

 

As performances também replicam a si mesmas por meio de suas 
próprias estruturas e códigos. Isso significa que o repertório, como o 
arquivo, é mediado. O processo de seleção, memorização ou 
internalização e, finalmente, de transmissão acontece no interior de 
sistemas específicos de reapresentação (e, por sua vez, auxilia a 
constituí-los). Formas múltiplas de atos incorporados estão sempre 
presentes, embora em estado constante de "agoridade". Eles se 
reconstituem - transmitindo memórias, histórias e valores comuns de 
um grupo/geração para outro. Os atos incorporados e 
performatizados geram, gravam e transmitem conhecimento. (Taylor, 
2013, p.51) 

 

De tal forma que, as observações que compartilhamos na 

sequência levaram em consideração o pressuposto de Diana Taylor 

(2013, p.27), quando aponta que: “As performances funcionam como atos de 

transferência vitais, transmitindo o conhecimento, a memória e um sentido de 

identidade social por meio do que Richard Schechner denomina 

‘comportamento reiterado’”. Com tudo, a autora nos apresenta uma dicotomia 

das formas dos saberes imposta pela colonialidade, segundo a qual 

encontramos: “o arquivo de materiais supostamente duradouros (isto é, textos, 

documentos, edifícios, ossos) e o repertório, visto como efêmero, de 

práticas/conhecimentos incorporados [isto é, língua falada, dança, esportes, 

ritual]” (Taylor, 2013, p.48). 

 



  91   

 

 
Bumba Meu Boi: como e quando o ritual se manifesta 

 

 

Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianópolis, v. 2, n. 32, p. 87-105, dez. 2025 
DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025087 

Aspectos da religiosidade no Bumba meu Boi do Maranhão  

Quando um conjunto de Bumba meu Boi é iniciado, mesmo atualmente, 

em São Luís ou no interior do Estado do Maranhão, deve haver de pronto, uma 

definição de que está sendo preparado com interesses espetaculares e 

comerciais, ou puramente para pagamento de promessa.  

É importante dizer que há dois tipos de comportamentos quanto ao 

relacionamento ritualístico com a religiosidade popular: um, com relação a 

atividades do catolicismo popular, que são as promessas, votos diretos a São 

João, a São Pedro, a São Maçal. Essas promessas são cumpridas no dia 

devotado a esses Santos.  No caso de São João, visitando a igreja de São 

João Batista, no centro histórico de São Luís. Quando a promessa é feita a São 

Pedro, o Boi tem que ir necessariamente à Capela de São Pedro, da véspera 

para o dia do Santo. Quando é feita a São Marçal, geralmente quem faz esse 

tipo de promessa são os conjuntos ou batalhões de Bois de Matraca ou 

Pandeirões6. Eles pagam essa promessa no dia de São Marçal, participando 

do cortejo da Avenida São Marçal, no bairro João Paulo, em São Luís. 

Mas há outro tipo de religiosidade muito séria e muito presente, 

principalmente em São Luís, que é praticada pelas religiões de matrizes 

africanas, dos terreiros de Mina ou das tendas de Umbanda, onde são 

celebradas as brincadeiras de Bois votados aos Voduns. São os Bois de Santo, 

principalmente da família de Légua Bogi Buá, onde se cumprem os rituais de 

batismo, brincadas e morte do Boi, com Mourão e tudo. 

De tal forma que observamos como o sincretismo permanece na 

estrutura do folguedo. Muitos conjuntos têm até orixás como patronos da 

brincadeira, além de São João. É o caso do boi de Santa Fé, que tem por 

padroeira a Iemanjá. 

Vejamos ao menos um exemplo dos antecedentes africanos onde o boi 

se constitui centro das práticas rituais. Segundo os trabalhos do pesquisador 

baiano Edison de Souza Carneiro (1912-1972), ao descrever um ritual 

 

6 Tinideiras, nome tradicionalmente dado aos pandeirões dos bois-da-ilha. 



  92   

 

 
Bumba Meu Boi: como e quando o ritual se manifesta 

 

 

Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianópolis, v. 2, n. 32, p. 87-105, dez. 2025 
DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025087 

específico de culto ao boi entre os angolanos (povo Bantu), se comprova a 

relevância cultural desse grupo na formação dos folguedos brasileiros. 

 

Este [fato do boi ser importante no folclore brasileiro] talvez derive de 
influências totêmicas bantos, que se enfraqueceram por aqui, mas 
das quais ficaram vestígios. De fato, o totem do boi, muito vivo entre 
os bantos, sobreviveu no Brasil. Assim é que, em Mossâmedes, 
Angola, no culto agrário do On-dye Lwa, Álvaro de Carvalho descreve 
‘ao boi Geroa, boi malhado (preto e branco) que significa a paz e a 
abundância da terra e que passeia em triunfo pelas ruas da aldeia, 
nos meses de julho e agosto, que são para eles o fim do ano por ser 
o fim das colheitas. ’ Há, também, a festa do boi, com sacrifícios de 
boi, no Bailundo e outras tribos bantos de Angola. É, ainda, no Norte, 
que se encontra o totem do boi, no Candomblé do Engenho Velho, no 
Ilê Axé Iyá Nassô. (Carneiro, 1981, p. 225) 

 

Fato este que precisa ser observado no cruzamento das práticas rituais. 

É bom não esquecer que o boi animal já participou muito na liturgia católica 

também, principalmente à guisa de evangelização. 

Tal como descrito por Getulio Silva do Nascimento (2025) em recente 

dissertação, a Festa do Boi de São Marcos, celebrada a 25 de abril em Évora, 

Portugal, e nas suas áreas rurais adjacentes, constitui um notável sincretismo 

entre o cristianismo e as raízes agrárias da Antiguidade. O ponto central do 

ritual cristão reside na condução de um boi (o "Boi de São Marcos") até locais 

sagrados para que, após a bênção, ele atue como protetor do gado e das 

colheitas. Esta prática coincide precisamente com a data da antiga Rubigalia 

romana, um festival pagão dedicado a apaziguar o deus Rubigus para defender 

o plantio de trigo. A súplica era crucial, pois o rubigo — a temida ferrugem do 

trigo — é uma doença fúngica destrutiva que ataca as plantações. Enquanto o 

rito romano exigia o sacrifício de um cão ruivo e de uma ovelha para afastar a 

praga, a tradição portuguesa substituiu o sacrifício pela bênção do boi, 

mantendo viva a função essencial de proteção da vida rural. 

Outros exemplos em que práticas pagãs associadas ao boi foram 

resinificadas pela igreja católica, os encontramos descritos por Cascudo (1962, 

p.141) 

(...) figurar nos préstitos, engalanado, festejado, divinizado, e uma 
sobrevivência é a sua participação material em cerimônias religiosas 
da igreja católica, com intervenção sacerdotal, o Boi de São Marcos 
(25 de abril), levado aos templos, assistindo a missas perto de altar-



  93   

 

 
Bumba Meu Boi: como e quando o ritual se manifesta 

 

 

Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianópolis, v. 2, n. 32, p. 87-105, dez. 2025 
DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025087 

mor acompanhado pelos fiéis numa devoção indiscutível (...) nas 
festas de Corpus Christi, como comparecia na mesma data em 
Marselha e em Aix (França) e na procissão de São Zopito em Loreto, 
Aprutino (Itália) nas comemorações de pentecostes, até poucos anos. 

 

Por sua vez, na Península Ibérica, segundo Carlos Francisco Moura 

(2000, p.45), no Natal e nos dias de Reis, nos Reisados e nos Autos Pastorais, 

a presença do boi na lapinha era essencial. E mesmo se brincava já em forma 

em folguedo, não com boi animal, mas com boi de brinquedo. E vieram com as 

naus portuguesas, as tourinhas, um jogo de pura contenda, imitação xistosa 

das touradas. 

 

Notícias de uma possível História  

Curioso é que os primeiros bois e cavalos aportados no Brasil, datam de 

1530. E a descrição do folguedo com o nome de Bumba meu Boi, começa a 

ser registrada em jornais de São Luís, a partir de 1820, em forma de cortejo. 

Em 1840, é apresentado em relatos de Pernambuco, pelo padre Lopes Gama, 

em O Carapuceiro, como fragmentos de auto. Em 1859, no Amazonas, é 

descrito em formato de cortejo. 

Acredita-se que a expansão do folguedo como vinha sendo brincado no 

Nordeste, deu-se rumo à Região Norte a partir do Ciclo do Gado, em 1701. 

Anotações importantes sobre o folguedo encontram-se em publicação da 

Revista Pernambucana de Folclore, de 1976 com o registro do depoimento do 

Padre/ Carapuceiro, publicado por Waldemar Valente. Também nas descrições 

de Mário de Andrade em 1958, de Câmara Cascudo em 1962 e de Altimar 

Pimentel em 2004. 

Tem-se então o folguedo brincado no Nordeste, como Bumba meu Boi, 

e também aparecendo no Cavalo Marinho, em Pernambuco; como Reisado ou 

Reiado, no Rio Grande do Norte, na Paraíba, no Ceará e no Piauí. No Norte, 

se encontra como Boi Bumbá, no Amazonas e em alguns municípios do Pará, 

e no Meio Norte, como Caretas e Reisado, no Maranhão e Piauí; e Bumba meu 

Boi, no Maranhão.  

 



  94   

 

 
Bumba Meu Boi: como e quando o ritual se manifesta 

 

 

Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianópolis, v. 2, n. 32, p. 87-105, dez. 2025 
DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025087 

Estruturas do folguedo 

No Maranhão, atualmente, conhecemos cinco sotaques e diversas 

manifestações de turmas, grupos ou conjuntos de “sotaques não definidos”, 

especialmente no interior do estado. Além disso, existem os grupos de 

espetáculo (o que se tornaram realmente hoje em dia os conjuntos do Sotaque 

de Orquestra). Hoje, entre aqueles que mais se comportam como grupos 

tradicionais, incluem-se os batalhões de bois do Sotaque de Matraca ou Boi da 

Ilha, de São Luís: as turmas dos bois de Sotaque da Baixada, de São Luís; os 

conjuntos de Bois de Zabumba e os grupos do Sotaque de Pandeiros de 

Costas de Mão. Existem também aqueles conjuntos de Companhias de Dança 

que se formaram como para-folclóricos, e entre estes, apenas um leva um 

nome de “boizinho”, o Boizinho Barrica. Os outros têm nomes especiais.  

 

O que pode ser considerado como ritual no bumba meu boi,  

especialmente no Maranhão? 

Observar o folguedo como um ritual de calendário agrícola, cíclico, “que 

todo ano tem”, como a colheita, nos faculta para pensar sua ancestralidade nas 

práticas da religiosidade de povos que cultuavam o boi em ritos agrários de 

fecundidade, num caráter totêmico, isto é “a celebração do animal incorporado 

ao homem” (Borralho, 2012, p.206). 

Os rituais são sempre o encontro entre anfitriões e convidados e neles 

pode estar incorporada a prática de um canibalismo real ou simbólico, como 

quando o porco, animal que se matou e distribuiu a carne entre os convivas, 

simboliza o homem que brincou imitando um porco, devidamente caracterizado 

de porco, representando um porco. Essa vítima passa a ser a oferenda em 

sacrifício, que se dá em troca de um voto alcançado; por exemplo, de uma 

colheita farta etc. Pode-se perceber aí também, de forma implícita, o caráter de 

ludicidade que extrapolou esses rituais miscigenando à licença de brincar com 

o sagrado. 

A celebração passa a abarcar os dois caracteres, a representação do 

Divino e a relação de aproximação do plano material. O que deriva uma 



  95   

 

 
Bumba Meu Boi: como e quando o ritual se manifesta 

 

 

Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianópolis, v. 2, n. 32, p. 87-105, dez. 2025 
DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025087 

distancia intima, na qual é possível brincar sem cerimônia com aquele animal 

simbólico. Distanciado do ritual religioso original, tornando-se de total domínio 

do público, mesmo sem perder sua estrutura de voto, como algo sagrado que 

se profana, o folguedo se populariza, se multiplica, se expande, mas mantém 

suas estruturas abstratas. Permanece seu caráter messiânico, implicando a 

ideia de ressurreição, que provoca uma conexão entre passado e futuro e 

organiza o tempo social. 

No aspecto costumeiro das brincadas de conjuntos tradicionais, estes de 

qualquer sotaque que preservam realmente a tradição, tem se esmerado por 

cumpri-la e ao mesmo tempo adaptar-se aos apelos comerciais do turismo, 

adequando as brincadas, para apresentações de espetáculos de até 30 a 40 

minutos em Arraiais. Esses conjuntos mantêm as Meias-Luas (Visitas a casas 

de família); brincadas de terreiro (onde geralmente realizam as matanças ou 

comédias7). 

 

Os ritos mantidos 

O Batizado: Os grupos tradicionais de sotaques de Matraca ou Boi da 

ilha, os Grupos de Zabumba, as Turmas da Baixada sediadas em São Luís e 

os conjuntos de Pandeiros de Costa de Mão, embora brincando em qualquer 

tempo ou lugar, fora do período junino, ou quando o antecede, realizam o 

batizado dia 23 de junho, véspera de São João. Somente alguns Bois de 

Orquestra, mesmo mantendo a tradição de batizar a brincadeira, raramente o 

fazem na data tradicional, antecipando às vezes. 

 

 

 

7 As comédias são uma forma que em quase a totalidade dos conjuntos denomina a encenação, momento 

em que se representa o sumiço do boi até sua “ressureição” em cena, o que chamam de matança – em 

alguns conjuntos chamam também de “matança de terreiro”.  

PRINCIPAIS RITUAIS DO BATIZADO 



  96   

 

 
Bumba Meu Boi: como e quando o ritual se manifesta 

 

 

Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianópolis, v. 2, n. 32, p. 87-105, dez. 2025 
DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025087 

 

Quando se celebra a matança de terreiro?  

Os grupos tradicionais dos sotaques que ainda costumam realizar as 

comédias com toda a teatralidade do folguedo apresentam o roubo, a morte e a 

ressurreição do boi. Trata-se de um momento de encantamento e magia, 

seguindo o roteiro da brincadeira: Guarnecer; Boa noite ou chegada; Licença; 

Abertura da roda; Comédia; O Urrou do Boi e a Despedida. Nos Arraiais as 

apresentações são como visitas de meia-lua9, não há tempo para acontecer 

isso. 

O que motiva esse formato nos Arraiais é a precariedade de tempo para 

apresentação da brincadeira e como consequência temos um espetáculo 

filtrado que resulta em apresentação de toadas, passos coreográficos, exibição 

de trajes e uma amostra dos elementos animados e os demais personagens 

que compõem o folguedo. Há assim uma natural descaracterização da 

brincadeira. 

 

8 Embora com a intromissão de alguns sacerdotes da igreja - e aqui se registra um dado de modernização 

que tem se multiplicado lentamente. 
9 As “visitas de meia lua” consistem em brincadas realizadas em casa de família ou entidades, a convite 

de proprietários, ou por simples ato de homenageá-los. Geralmente não implica em recebimento de 

pagamento em dinheiro, mas sempre são ofertados lanche e bebida alcoólica além de mingau de milho. 

Essas visitas são breves e constam em geral dos cantos de um guarnecer, um lá vai, um boa noite, uma 

toada de cordão e uma despedida. 

LADAINHA O batizado representa a deposição da prenda, do objeto da 

promessa, da oferenda, o Boi, para São João. Seu benzimento 

de oferta e agradecimento pela graça alcançada etc. 

BATISMO O batismo8 se dá conforme a tradição da religiosidade popular: 

Padrinhos com velas acesas e celebrantes da Ladainha; após 

esta, aspergindo água benta com um raminho de mato verde, 

geralmente de “vassourinha”, e repetindo os dizeres, “eu te 

batizo. (diz o nome do boi), com toda a tua formosura, só não te 

dou os santos óleos, porque não és criatura”. 

O “SUJA A 

BARRA” 

Primeira brincada: significa que vai sujar a barra do boi pela 

primeira vez. Momento em que o Batalhão vai com o boi até a 

primeira capela ou igreja que encontrar e em frente dela faz 

como uma “Meia-Lua” de devoção. 



  97   

 

 
Bumba Meu Boi: como e quando o ritual se manifesta 

 

 

Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianópolis, v. 2, n. 32, p. 87-105, dez. 2025 
DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025087 

Quando se celebra a morte do boi?  

É o ritual de encerramento tradicional da brincadeira. Isso representou 

no passado o final da temporada das brincadas. Durante praticamente uma 

semana celebrando a morte do boi, hoje em dia pode ser realizada, de acordo 

com o conjunto e sotaque, de duas formas, como explicado no quadro a seguir. 

 

Matança de Levantar  Matança de Esbandalhar 

A madrinha do Boi o 

desamarra do Mourão e o 

liberta, e o miolo do boi sai 

correndo e vai esconder o 

boneco-boi em um lugar que 

ninguém poderá encontra-lo. E 

a população, representada 

pela assistência, bebe o vinho 

de celebração. 

 Acontece quando o boi, amarrado ao 

Mourão é ferido no pescoço e finge 

sangrar o vinho sacrificial que é 

distribuído para toda a assistência 

solenemente. A alegria é retomada 

quando é retirado o couro do boi e a 

carcaça é retalhada e dividida, 

apregoada em versos ou cantada em 

loas. Atualmente é mais visto esse ritual 

em conjuntos do interior do estado. 

 

O que compõe o ritual da matança na morte do boi?  

A morte do boi, tradicionalmente se dá a partir do dia de Santana, 26 de 

julho. No início do período da morte, o Mourão10 é transportado pelas ruas, 

uma semana ou alguns dias antes, em um cortejo dos brincantes trajados e a 

batucada do folguedo, até o terreiro, em frente à sede, onde é fincado. A partir 

desse dia, o folguedo é brincado sem o boi, procurando-o por todos os 

possíveis locais onde possa estar escondido, até encontra-lo. 

Ao encontrar, a madrinha do boi o recobre com um manto ritual todo 

bordado de pastilhas coloridas e enfeita seus chifres com ramos de mato, 

representando o lugar da floresta onde estava escondido, amarrando aos 

chavelhos longas fitas de seda. O Boi é transportado dançando triste pelas 

 

10 O Mourão é um grande tronco de árvore esgalhado, todo enfeitado de papel brilhoso e com brinquedos 

ou outros brindes dependurados e é financiado por uma madrinha ou padrinho, geralmente residente em 

um bairro distante da sede (do curral) do Boi. O Mastro é decorado com lembrancinhas dependuradas, as 

quais são distribuídas para a assistência, quando quebrados os galhos do Mourão, após a morte do boi. 



  98   

 

 
Bumba Meu Boi: como e quando o ritual se manifesta 

 

 

Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianópolis, v. 2, n. 32, p. 87-105, dez. 2025 
DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025087 

ruas até se aproximar do lugar do Mourão, quando se solta e corre loucamente. 

O vaqueiro, portando corda e laço corre atrás e em alguns momentos, laça o 

Boi que se desprende, e essa luta dura um bom tempo para prazer e 

desespero da assistência que formou um grande círculo em volta do Mourão.  

Quando é dominado, o Boi é amarrado ao Mourão e o celebrante, que 

pode ser o pai Francisco ou um vaqueiro, é quem executa o ritual: o 

sangramento do Boi. O miolo vai derramando o vinho dos garrafões em uma 

bacia grande e o vinho/ sangue é distribuído e bebido pelos presentes, na 

assistência. Enquanto esse vinho/sangue é compartilhado, é retirado o couro 

ritual e as pastilhas (ou bombons) são atiradas ao público e o couro da 

promessa do ano, o couro bordado de brilhos, também é retirado e a carcaça, 

a armação do boneco-boi é desmantelada. Durante esse momento é citado 

para quem vão às partes cortadas da carcaça. A cabeça e o rabo são mantidos 

inteiros. 

 

Figura 3 - Exemplo do sangramento do Boi. Foto: Tácito Borralho. 

Após tudo isso, nesse mesmo dia ou no dia seguinte, o Mourão é 

derrubado e as lembranças distribuídas. De acordo com o conjunto e o 

sotaque, o Mourão pode ser derrubado em outro dia, enquanto acontece 

também a comilança: grande banquete distribuído aos brincantes, que 



  99   

 

 
Bumba Meu Boi: como e quando o ritual se manifesta 

 

 

Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianópolis, v. 2, n. 32, p. 87-105, dez. 2025 
DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025087 

compreende um almoço e um jantar, preparados com a carne do boi animal 

que foi morto ritualmente e é a oferenda viva em cumprimento da promessa do 

ano. Parte dessa carne é distribuída em pedaços para a comunidade residente 

no entorno da sede da brincadeira e entre os participantes mais assíduos. 

A morte do boi animal segue um ritual privado que inclui rezas e toadas 

e às vezes se confunde com Ritos sincréticos da religiosidade popular, nos 

seus aspectos mais primitivos, evocando as ancestralidades africanas e/ou 

indígenas. 

 

Manifestações ritualísticas  

Fazendo um reconto encontramos manifestações ritualísticas em torno 

as celebrações do Bumba meu Boi no Maranhão compondo de forma 

constitutiva a brincadeira, ou como epifenômenos. Dentre elas: 

• A encomendação de promessas de pagamentos com matanças 

de esbandalhar (Morte no Mourão), 

• Deposição em canoas lançadas a um rio (recomendação do 

boneco-boi para o destino do Santo),  

• Reza de ladainhas, com prato de velas sobre a cabeça,  

• Bois de Santo são obrigações de terreiros de Mina ou de tendas 

de Umbanda. Fazem parte do sincretismo.  

Outras celebrações no interior, geralmente na Baixada ostentam o Bois 

de fogo e os Bois de Cazumba que contêm Brincadeira de “urubus” comedores 

da carcaça do boi morto no ritual. Também se realizam Homenagens de 

Finados, se trata da brincadeira do Boi deitado sobre a cova de um brincante, 

em um cemitério da comunidade. E por último se escutam notícias sobre 

cremação do Boi que brincou, para cumprir a promessa. 

 

Fenômenos atuais mais tradicionais  

Outra atenção merecem atividades que se constituíram como tradição 

com adesão massiva no tempo presente, enfatizando o encontro como 



  100   

 

 
Bumba Meu Boi: como e quando o ritual se manifesta 

 

 

Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianópolis, v. 2, n. 32, p. 87-105, dez. 2025 
DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025087 

resultado principal da estrutura ritual. Dentre elas destaca o Festejo de São 

Pedro que inclui prestar homenagem, pagar a promessa e acompanhar a 

procissão marítima do Santo. No fim da semana junina, lhe sucede o Encontro 

dos Bois de Matraca da ilha para Celebrar e festejar São Marçal, no bairro do 

João Paulo, em São Luís. No interior se destaca pela articulação social e 

cultural, com várias décadas de constância, o Encontro dos Bois de Matraca da 

Baixada - em Matinha, MA, todo dia 26 de junho, há 58 anos. No menos 

importante, é mantido o Encontro dos Bois de Zabumba - no tronco da 

Barrigudeira, no bairro do Monte Castelo, São Luís. 

Como fenômenos mais recentes merece atenção a realização do Boi de 

Cinzas iniciado na Madre Deus, São Luís há mais de 20 anos. Trata-se de uma 

convocação espontânea, que sim mediação das autoridades locais, produz um 

desfile de Boi com pandeirões de Boi de Matraca, da Ilha, na quarta-feira de 

cinzas depois do Carnaval. 

Estas assimilações ou negociações mais recentes mostram os 

processos de dilatação, empréstimos, contração e retornos que oxigenam a 

continuidade da brincadeira. As quais podem ser exemplificadas no plano das 

produções de materialidades para a visualidade do folguedo. Para falar de 

atualizações de trajes e adereços, tomamos como exemplo os processos 

sofridos pelos chapéus do Boi de Axixá. Constatamos o retorno dos chapéus 

tradicionais dos músicos e amos, em contraste com um período, no muito 

distante, em que foi introduzido ali sombreiros mexicanos e em 2025, 

retornaram os Chapéus de Copa, totalmente bordados em armação de arame 

fino, em modelo “igreja”. 

Outro exemplo de evolução por assimilação de novas visualidades é o 

caso do Boi de Santa Fé, sotaque da baixada, de São Luís, que utiliza 

iluminação com LED nas Torres dos Cazumbas. Em 2025, com a justificativa 

de contribuir com a preservação da natureza, o Boi de Santa Fé apresentou um 

Mourão estilizado, de cano de PVC, enfeitado com balões e bombons de 

chocolate e lâmpadas de LED. Mas não pôde livrar-se da deposição da 

imagem de São João e da vela acesa, aos pés do Mourão, onde o boi é 



  101   

 

 
Bumba Meu Boi: como e quando o ritual se manifesta 

 

 

Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianópolis, v. 2, n. 32, p. 87-105, dez. 2025 
DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025087 

amarrado e libertado pela madrinha. Ali, tradicionalmente naquele conjunto, e 

ao que parece, apenas nele, o boi não costuma ser morto, e sim libertado. 

 

 

Figura 4 - Aos pés do morão detalhe do boi e do santinho no momento da morte e o perdão.  
Foto: Tácito Borralho 

 

No entanto, com o desmatamento e o avanço da urbanização, observa-

se a redução das áreas de mata e a substituição dos materiais vegetais por 

mercadorias compradas em lojas de ferragem para a construção do corpo dos 

bois. Isto nos leva a pensar na iminência do esquecimento do que temos 

chamado de uma “botânica do boi” e da perca das espécies no entorno da 



  102   

 

 
Bumba Meu Boi: como e quando o ritual se manifesta 

 

 

Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianópolis, v. 2, n. 32, p. 87-105, dez. 2025 
DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025087 

capital do Estado. Ao interrogar aos miolos e construtores sobre a escolha dos 

materiais estes alegam que as plantas não se encontram mais, que daria 

trabalho conseguir e que as peças de plástico e arame estão disponíveis. Com 

base nesses depoimentos recuperamos que, para montar a carcaça -ou 

capoeira como é chamado em alguns sotaques o esqueleto do boneco/boi- 

seriam colhidos no mato, seguindo ritual apropriado para não estragar a 

madeira, vergônteas de “canela de veado”, ou pedaços de taboca, de junco ou 

outro tipo de taboca de beira de rio. Assim também, faz parte da “botânica do 

boi” o uso de talas de madeira da palmeira de Buriti na criação dos “músculos” 

que dão lugar às curvas do corpo do boi. E para os benzimentos, as 

touceirinhas de “vassourinha” (pequeno matinho, que cresce nos quintais de 

São Luís e em todo o Maranhão). 

 

Hurrar ou o continuum das rodas 

Falemos do papel regulador e aglutinador na comunidade ao longo do 

ano. Os conjuntos de Bumba meu Boi têm sua localização. Mas isto não 

impede que entre eles, os brincantes, não haja trânsito de alguém que reside 

em alguma parte da cidade ou de outro município do interior do estado e que 

durante o período junino se transfira para o lugar onde o boi que ele frequenta, 

o conjunto ao qual ele pertence, ensaia e se prepara para as brincadas. 

Normalmente, a gente pode entender que cada brincante tem, 

naturalmente, um trabalho específico ou um emprego com carteira ou não 

assinada, mas ele desempenha um papel social em função da subsistência. Já 

as brincantes, em geral, são mulheres que se ocupam como donas de casa 

apenas, outras que são técnicas de enfermagem ou que são lavadeiras-

passadeiras, funcionárias públicas ou que são empregadas domésticas. Elas 

são mulheres que têm uma atividade de remuneração e de repente, nesse 

período, elas se distanciam disso e, na verdade, hoje é impossível dizer que 

elas se dediquem unicamente no período junino a esse tipo de atividade: ser 

brincante. Elas vão ao trabalho e quando podem, já pedem licença e vão para 

onde as apresentações do folguedo são necessárias. Mas, existem momentos 



  103   

 

 
Bumba Meu Boi: como e quando o ritual se manifesta 

 

 

Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianópolis, v. 2, n. 32, p. 87-105, dez. 2025 
DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025087 

em que a comunidade, onde está sediada uma determinada brincadeira, 

requisita todos os brincantes, por exemplo, para a realização dos ritos 

necessários como ensaios, batizado, brincadas específicas de terreiro bem 

longas e que amanhecem, então essas pessoas são realmente requisitadas 

para esse tipo de coisa. 

O folguedo, ele realmente é muito forte na vida dessas pessoas.  

Falávamos de mulheres, mas acontece a mesma coisa com os homens. Eles 

também têm esse tipo de compromisso com a brincadeira. Porém, tem um 

compromisso também de sobreviver... Mas, em algum momento a comunidade 

o conclama e ele está lá presente, e ele falta às obrigações civis. Isso é normal. 

É isso que eu chamo de estado de suspensão. Ele se permite dar uma 

mudança de tipo de ação, de atitude, e encarna, vamos dizer assim, ele 

assume um papel que ele chama de posto e que vai realmente viver em função 

disso por alguns determinados momentos ou períodos até longos, durante o 

ano inteiro. Isso ocorre atualmente, sim, por que em São Luís, os conjuntos são 

chamados para apresentações. E isso aí são apenas espetáculos, mas para 

que eles aconteçam, é necessário que os brincantes estejam presentes. Então 

nunca está a maioria. Geralmente não são os brincantes promesseiros, 

aqueles que fazem voto de participar da brincada, mas são aqueles que, até 

por conta de receber um pagamento mínimo que seja, estarão lá. Para ajudar a 

manter a brincadeira. 

Falemos de continuidade. Não há nenhuma expectativa, pelo menos tão 

próxima de um esfacelamento da brincadeira do Bumba meu Boi. Por mais que 

alguns conjuntos novos surjam e desapareçam muito meteoricamente, esses 

conjuntos não têm realmente um compromisso ritualístico. Não tem 

compromisso nem de fé, nem de acreditar que o boi é algo.  Um algo profano, 

mas que serve ao sagrado. Tais conjuntos não fazem essa é distinção. 

 



  104   

 

 
Bumba Meu Boi: como e quando o ritual se manifesta 

 

 

Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianópolis, v. 2, n. 32, p. 87-105, dez. 2025 
DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025087 

 

Figura 5 - Quando o batalhão já está na rua, as crianças brincam.  
Boi de Santa Fé, 2025. Foto: Liliana Perez. 

 

As turmas tradicionais permanecem mesmo depois do falecimento dos 

principais amos11. Atualmente, são as mulheres desses amos ou as filhas ou 

netas desses amos que estão assumindo a responsabilidade familiar de dar 

continuidade. Quando o conjunto tem realmente o seu surgimento no ambiente 

de família e de promessa e de voto a São João ou a São Pedro ou a qualquer 

outro Santo, essa família tende a dar continuidade. 

Ao mesmo tempo, se especula sobre o brincante ser um ser que é 

alegre porque ele é devoto, porque ele é um folgazão, porque ele é um ator 

histriônico, ou porque ele é um folião na brincadeira: Não. O brincante é alegre 

em sua devoção, no momento em que ele evoca seu compromisso com o 

Divino. Ele não é triste, ele é alegre, mesmo que ele não esteja em um trânsito 

espiritual durante a brincadeira. Falamos de trânsito em vez de transe porque 

realmente não é necessariamente um transe, mas existe o buscar acontecer e 

fazer realizar a festa, o festejar, o bailar, etc. E isso é muito importante. Isso 

realmente implica em comunicar uma alegria que é vivenciada pela experiência 

daquele que brinca, daquele que tem fé ou que não tem fé e é apenas 

brincante, mas está realizando um compromisso com o seu corpo, com o seu 

espírito, com sua psiquê, vamos dizer assim, e com sua comunidade. 

 

 

11 Costuma ser o dono do boi, o cantador principal.  



  105   

 

 
Bumba Meu Boi: como e quando o ritual se manifesta 

 

 

Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianópolis, v. 2, n. 32, p. 87-105, dez. 2025 
DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025087 

Referências 

 

BORRALHO, Tácito Freire. O Teatro do Boi do Maranhão – brincadeira, ritual, enredos, 
gestos e movimentos. 2012. 227 f. Tese (Doutorado) – Escola de Comunicação e Artes, 
Departamento de Artes Cênicas, Universidade de São Paulo, São Paulo, 2012. 
 
BISPO, Antônio. COLONIZAÇÃO, QUILOMBOS: modos e significados. Brasília: INCTI, 2015. 
 
CASCUDO, Luis da Câmara. Diccionário do Floclore Brasileiro. Rio de Janeiro: Instituto 
Nacional do Livro-MEC, 1962.  
 
CARNEIRO, Edison. Religiões negras: notas de etnografia religiosa; Negros bantos: notas de 
etnografia religiosa e de folclore. 2. ed. Rio de Janeiro; Brasília: Civilização Brasileira, 1981. 
 
MOURA, Carlos Francisco. Teatro a bordo das naus portuguesas sec. XV a XVIII. Rio de 
Janeiro: Instituto Luso-Brasileiro de História, Liceu Literário Português, 2000, 2.ª 
 
NASCIMENTO, Getulio Silva do. A Farra do Boi Bumbá: um brinquedo popular na formação 
múltipla d’um artista-brincador d’Os Ciclomáticos Companhia de Teatro-RJ. 2025. 188 f. 
Dissertação (Mestrado em Artes) – Instituto de Artes, Universidade do Estado do Rio de 
Janeiro, Rio de Janeiro, 2025. 
 
TAYLOR, Diana. O arquivo e o repertório. Performance e memória cultural nas Américas. 
Belo Horizonte: Editora UFMG, 2013. Disponível em: 
https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/7933896/mod_resource/content/1/TAYLOR%2C%20Di
ana.%20O%20Arquivo%20e%20o%20Repert%C3%B3rio_recorte.pdf Acesso em: 13 set. 
2024.  

https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/7933896/mod_resource/content/1/TAYLOR%2C%20Diana.%20O%20Arquivo%20e%20o%20Repert%C3%B3rio_recorte.pdf
https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/7933896/mod_resource/content/1/TAYLOR%2C%20Diana.%20O%20Arquivo%20e%20o%20Repert%C3%B3rio_recorte.pdf

