MOIN-MOIN
REVISTA DE ESTUDOS SOBRE TEATRO DE FORMAS ANIMADAS:

O PALCO DA CELEBRAGAO: RITUAIS, FESTIVIDADES E COMUNIDADE
Florianopolis, v. 2, n.32, p. 17 - 29, dez. 2025
E - ISSN: 2595.0347

O boneco e a mascara como fung¢ao social

nos folguedos do Sudeste

Rafael Sol
ATEBEMG / Comissao Mineira de Folclore (Minas Gerais, Brasil)

Figura 1 — BARROSO, Oswald, A mascara: do teatro ritual ao teatro brincante, Fortaleza,
Armazém de Cultura, 2015. Foto: Acervo Secult MG - Consuelo de Abreu.



MélN-MélN O boneco e a mascara como fungao social nos folguedos do Sudeste

DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025017

O boneco e a mascara como fungéo social nos folguedos do Sudeste '
Rafael Sol?

Resumo: O artigo aborda a utilizagdo de mascaras e esculturas nos folguedos tradicionais do
Sudeste, concentrando-se nas Folias de Reis e nas Guardas de Congo do Espirito Santo (ES).
O estudo explora a relevancia da memoria corporal e do legado material e imaterial desses
artefatos, como o marungo da Folia e a casaca do Congo, que funcionam como vetores de
identidade social e resisténcia cultural. A analise se baseia na vivéncia pessoal e observagao
participante, buscando demonstrar a efetiva fungdo social destas expressdes, que reside na
transmisséo intergeracional de valores e na afirmagdo da identidade coletiva em face dos
desafios da contemporaneidade.

Palavras-chave: Méascara. Folguedos. Folia de Reis. Congo (Espirito Santo). Fung&o Social.

The puppet and the mask as a social function in the folk
festivities of Brazil's Southeast

Abstract: This article addresses the use of masks and sculptures in the traditional folk festivities
(folguedos) of the Southeast region of Brazil, focusing on the Folia de Reis (Epiphany Procession)
and the Guardas de Congo (Congo Guards) of Espirito Santo (ES). The study explores the
relevance of corporeal memory and the material and immaterial legacy of these artifacts, such as
the marungo mask of the Folia and the casaca instrument of the Congo, which function as
vectors of social identity and cultural resistance. The analysis is based on personal experience
and participant observation, seeking to demonstrate the effective social function of these
expressions, which lies in the intergenerational transmission of values and the affirmation of
collective identity in the face of contemporary challenges.

Keywords: Congo (Espirito Santo). Epiphany Procession. Folk Festivities. Mask. Social
Function.

! Data de submissdo do artigo: 25/11/2025. | Data de aprovagao do artigo: 03/12/2025.

2 Arte-educador e fundador do Teatro de Mamulengo Fulé do XicXic, tendo como sede a cidade de
Brumadinho-MG. E membro da ATEBEMG e da Comissdo Mineira de Folclore. Conviveu com mestres
como Chico Daniel, Sauba, Z¢ Lopes e Z¢ de Vina, onde aprendeu os cddigos do brinquedo. Hoje busca
mecanismos de fomento para circular com sua torcida pelos Estado de Minas Gerais, além de festivais. E-
mail: mamulengo.minas@gmail.com / ORCID: https://orcid.org/0009-0009-1817-9217.

Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianopolis, v. 2, n. 32, p. 17-29, dez. 2025
DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025017



MélN-MélN O boneco e a mascara como fungao social nos folguedos do Sudeste

Introducao

As formas curiosas dos objetos cotidianos séo utilizadas para contar
histérias desde o inicio da humanidade. Cascas de troncos ja foram usadas para
narrar feitos heroicos e, posteriormente, passaram a ser empregadas como
elementos misticos em diversas culturas. No Brasil, encontramos diversos
exemplos do uso de bonecos e mascaras em festas populares, de norte a sul do
pais.

O tema é vasto e caberia em um livro robusto. O objetivo central deste
artigo € analisar a fungao social da mascara (marungo/Reis Magos) e da
escultura utilitaria (a casaca) nos folguedos do Sudeste (Folia de Reis e Bandas
de Congo do ES), e justificar a urgéncia de seu registro e manutengdo como
bens imateriais.

A relevancia deste estudo reside na discussao sobre a transmissao da
herancga cultural e o impacto da memaria corporal na consolidagao da identidade
comunitaria. Para tanto, eu me apoio nas reflexdes de Choay (2001) sobre o
patriménio como construgdo da memoaria e de Canclini (2008) sobre a gestédo de
culturas populares, argumentando que a simples descricdo ndo basta; € preciso
entender o significado social que estes artefatos carregam.

Fixo-me em alguns exemplos proximos ao contato da minha pesquisa,
comecando pela Folia de Reis, festejo religioso praticado principalmente nos
estados de Minas Gerais (MG), Sdo Paulo (SP), Rio de Janeiro (RJ) e Espirito
Santo (ES).

Metodologia

A metodologia deste trabalho se baseia em uma abordagem qualitativa
de cunho etnografico, que integra minha experiéncia pessoal com a observacao
participante. O meu contato com a Folia de Reis, ocorrido na infancia em Sao
Lourenco (MG), fundamenta a perspectiva afetiva do estudo. Ultilizo
essa memoéria como dado etnografico inicial para acessar as dinamicas de
medo, fé e alegria suscitadas pelos marungos e Reis Magos.

Realizei a pesquisa bibliografica focada na etimologia da mascara

(Barroso, 2015) e na fungao social da arte e do folclore na América Latina,

Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianopolis, v. 2, n. 32, p. 17-29, dez. 2025
DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025017



MélN-MélN O boneco e a mascara como fungao social nos folguedos do Sudeste

buscando embasamento tedrico para a fungao de resisténcia e identidade das
manifestacgdes.

A analise da casaca se baseia na minha imersao e contato direto com o
bonequeiro Anderson Dias e com a cultura Tupiniquim na Aldeia Pau Brasil
(Aracruz, ES), no contexto de um projeto da ATEBEMG/ABTB. A observacéo in
locodo instrumento permitiu a reflexdo sobre suadupla funcéo
(escultura/percussao) e sua singularidade no panorama dos folguedos
nacionais.

Este método me permite transcender a mera descricdo das formas dos
artefatos (mascaras e casaca) para analisar a eficacia social e a relevancia

simbdlica que eles mantém nas comunidades do Sudeste.

Desenvolvimento

Esta festa da Folia de Reis ocorre no inicio de janeiro. O dia 6 € a data
especial, embora a celebragao se estenda por diversas datas ao redor desse
dia. O grupo se organiza para passar nas casas das familias amigas e pode
durar varios dias, pois a cada dia escolhe um bairro ou regido. As casas ficam
preparadas para receber a "tropa" com bolos, quitutes, café e cachacga. Dentre
0s personagens estdo os musicos tocando viola, caixa de folia, acordeom e
pandeiros. Ha uma pessoa no cortejo que carrega o estandarte, um mastro com
o tecido que exibe uma imagem sacra, representando a fé religiosa. O estandarte
possui longas fitas de cetim na barra, nas quais os devotos beijam e passam na
testa, como forma de renovar as béncaos para o ano que se inicia.

Dentre os participantes do grupo, estdo os marungos, com suas mascaras
de couro e chapéu em formato de cone. Eles sdo personagens brincalhdes e
assustadores perante as criancas. O meu contato com a Folia de Reis ocorreu
na minha infancia, em Sao Lourenco, no sul de Minas Gerais, onde meus avos
recebiam a Folia, assim como os outros vizinhos. A ocasido transformava-se em
um acontecimento repleto de alegria e fé. As musicas sdo emocionantes, pois
os cantos sao sobrepostos, formando um acorde com notas superagudas, todos
executados por homens. Percebo que isto € bem caracteristico das Folias de

Reis em todas as regides.

Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianopolis, v. 2, n. 32, p. 17-29, dez. 2025
DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025017



MélN-MélN O boneco e a mascara como fungao social nos folguedos do Sudeste

Lembro-me que os mascarados corriam atras das criangas, pregando
pecas e fazendo-as fugir com medo. Eu fugia chorando desses mascarados
faceiros que se assemelhavam ao bicho-papao, buscando abrigo, agarrado a
perna da minha avo. Por vezes, a perna era de outra senhora, mas o rosto da
pessoa nao era por mim percebido na hora do apuro.

As mascaras eram feitas de couro de boi, com uma estética carrancuda e
0 queixo alongado. No caso das mascaras que eu observava na infancia, havia
um ilhés na boca, por onde se utilizava um canudo para ingerir qualquer bebida,
sem retirar a mascara durante a festa. Esse canudo era usado para tudo: agua,
café, pinga, o que fosse oferecido. Contudo, esse furo na boca n&o era uma
regra, pois eu sei que muitas Folias apresentam mascaras de marungo com a
boca aberta. Tudo era enfeitado com muita fita de cetim: nas pontas dos
chapéus, nos punhos e nos bragos das violas caipiras.

O gesto de receber a Folia é algo passado de pais para filhos. Noto que
os antigos realizavam, e as novas geragoes replicavam, sendo uma heranga
cultural tanto para os herdeiros dos integrantes quanto para os habitantes das
localidades, onde o folguedo possui décadas de permanéncia. Posso afirmar que
se trata de uma resisténcia cultural, pois a ndo incorporagcéo do legado pelos
filhos e netos fragiliza a salvaguarda do folguedo. Infelizmente, isto é uma
realidade que observo.

Os marungos sao associados aos soldados romanos, que perseguiram
Maria com Jesus no ventre, pelo caminho até Belém. A histéria narra que esses
soldados desistem da misséo ao sentirem o amor do filho de Deus. Contudo, néo
poderiam mais andar livremente, pois poderiam sofrer punicao do exército ao
qual pertenciam. Entao, se tornaram seres amalucados, tidos como loucos para
nao serem punidos por abandonar a fungcao de servir ao imperador romano. Em
ultima analise, eram considerados palhacos errantes, com suas roupas coloridas
e visual espalhafatoso.

Além dos marungos, havia também outro grupo de mascarados: os Reis
Magos. O nome Folia de Reis € justamente por causa deles, os trés visitantes
que levaram presentes para o menino Jesus. Estes personagens sdo misticos e

geram muitas polémicas sobre suas origens. Escuto que alguns dizem que eram

Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianopolis, v. 2, n. 32, p. 17-29, dez. 2025
DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025017



MélN-MélN O boneco e a mascara como fungao social nos folguedos do Sudeste

feiticeiros, ou que tinham muita riqueza. O fato é que esses trés personagens
eram almas realizadas e possuiam uma nog¢ao de astronomia, pois Ihes era claro
que deveriam seguir a estrela do Oriente e que havia algo especial naquele
evento desenhado no céu. Era algo que deveria ser representado com um
presente especial. Embora eu ndo possa afirmar tais fatos, eles partiram em uma
jornada que culminou na chegada a manjedoura, onde o pequeno Jesus
celebrava a todos com seu nascimento.

As mascaras dos Reis Magos normalmente sé&o feitas de papier méché ou
de papel colado em camadas no estilo de papietagem. As coroas sao sempre
muito chamativas, com espelhos e aderegos carnavalescos para adornar com
brilhos e cores vibrantes. Estas mascaras se assemelham a algumas figuras do
cavalo marinho de Pernambuco, que também utilizam o couro como base para
diversas figuras.

Supomos que o termo "mascara" provenha do arabe, lingua na qual se
pronuncia maskhara, como o fazem até hoje os Caretas de Reisado dos sertdes
cearenses. Na Grécia Antiga chamava-se prosopa e no latim, persona. No
mundo luséfono, assume muitos outros nomes, como caretas (caras falsas),
caretos, cabegdes, carrancas etc. Barroso (2015, p. 22) afirma que a mascara é
um trago recorrente na historia da humanidade, aparecendo em quase todas as
culturas, desde épocas imemoriais, seja como adereco magico nas pinturas
rupestres representando rituais de caga, ou como maquiagem facial (pinta-se a
mascara no préprio rosto) no teatro moderno. Ela acompanha os seres humanos
em todas as fases da vida, desde a infancia até a morte, tanto nas brincadeiras
infantis, nos rituais de iniciacdo e passagem, nas festas e folguedos, nas
cerimdnias mortuarias, como até mesmo no cotidiano.

Além das mascaras, eu encontro nos folguedos do Sudeste outras formas
de caretas, como a "casaca" utilizada nas Bandas de Congo do Espirito Santo.
A casaca € um reco-reco de madeira que possui uma cabega com um longo
pescogo na parte superior do instrumento musical. Assemelha-se a personagens
engracados de madeira, tipicos do teatro de mamulengo. Vejo que € uma arte
de figura esculpida, assim como a dos bonequeiros do Nordeste, contudo, com

a finalidade de adornar o toque, decorando a percussao.

Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianopolis, v. 2, n. 32, p. 17-29, dez. 2025
DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025017



MélN-MélN O boneco e a mascara como fungao social nos folguedos do Sudeste

Assim como a Folia de Reis, noto que as Bandas de Congo também
possuem valores muito fortes de tradigao, heranca cultural, saberes populares e
legado religioso. No Congo, o santo de devogao é Sao Benedito, santo de pele
negra. No Congo, as principais festas sdo as Fincadas de Mastro e as
Derrubadas ou Retiradas de Mastro. Acredito que a predominancia de festas
maritimas pode ser justificada pela proximidade da regido com o mar. Nem todos
0s municipios estao situados no litoral do Espirito Santo, mas percebo que
recebem a influéncia por estarem préximos a ele.

Os principais elementos das bandas de congo sdo bandeiras e
estandartes. Observo que quem os carrega € uma pessoa de relevancia na
comunidade. Quase todas as bandas tém sua paleta de cores, algumas
relacionadas aos santos de devogao, ou do gosto dos fundadores. As cores
aparecem em bandeiras, uniformes e vestimentas, e nos instrumentos, em
especial nos tambores. Noto que isso é comum também nas guardas de
mogambique e no congado: roupas de duas cores para toda a tropa, como se
observa também nas escolas de samba.

Os estandartes carregam a imagem do Santo, o nome da banda e a sua
localidade. Vejo que ha bandas com um s6 estandarte, levado pela rainha, e
bandas com diferentes estandartes. Algumas bandas tém bandeiras, que
trazem, em geral, somente as cores da banda. O comando da banda é exercido
pelo mestre, também chamado de "capitao".

Dentre os instrumentos mais frequentes, destaco os tambores, de formas
diversas, classificados genericamente entre os de "toque" (que incluem os
bumbos) e os de "repique". No Congo, os tambores sdo construidos por artesdos
com técnicas especificas, utilizando troncos ocos, barricas de madeira e, mais
recentemente, embora com limitada aceitacao, tubos de PVC. A casaca, "o reco-
reco de cabeca esculpida”, é de uso praticamente universal e eu observo que
ela apresenta formas variadas. Julgo que a difusdo pode ser devida aos
encontros entre bandas.

Percebo que as bandas manifestam diversidade no leque de instrumentos
adicionais, ndo se limitando aos instrumentos citados acima. Outros

instrumentos adotados sao a caixa, a cuica, o pandeiro, o chocalho e o triangulo.

Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianopolis, v. 2, n. 32, p. 17-29, dez. 2025
DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025017



MélN-MélN O boneco e a mascara como fungao social nos folguedos do Sudeste

A cuica é cada vez menos vista nas bandas, pois eu sei que ha poucos
tocadores, e a versao capixaba emite um som grave, sendo tocada com o ritmo
do tambor. Dependendo das influéncias nas tradigdes de cada banda, observo
que outros instrumentos s&o introduzidos: em algumas bandas, podemos
observar os instrumentos da Folia de Reis, como o acordeom, enquanto que
outras bandas apresentam maior variedade de instrumentos, incluindo agogo,
xequeré, pandeiro, reco-reco metalico (além das casacas), e grande diversidade
de tambores, bumbos e caixas.

Estive com o bonequeiro Anderson Dias, na Aldeia Tupiniquim chamada
Pau Brasil, na regido de Aracruz, para a realizagdo de um projeto da
ATEBEMG/ABTB, onde me foi possivel ter contato com histérias tradicionais e
reconta-las com a comunidade local, por meio da linguagem do teatro de
bonecos. Foi uma imers&do muito rica, na qual eu tive contato com a sabedoria
das plantas e a literatura oral, conhecida pelas educadoras participantes do
projeto.

Nesta ocasido, tive o primeiro contato com a casaca, instrumento com
dupla fungao: reco-reco/boneco. Foi muito satisfatorio e risivel ver o instrumento-
carranca. As possibilidades de inclusdo deste artefato nas encenagdes do meu
grupo tornaram-se bastante interessantes. No entanto, a produg¢ao de bonecos
com as educadoras Tupiniquins, utilizando principalmente cabacga, prosseguiu
satisfatoriamente, e as casacas nao foram por mim utilizadas como bonecos.
Contudo, eu ndao conheco outro objeto, nos folguedos nacionais, que possua
essa condi¢ao de ser instrumento percussivo e personagem esculpido. Penso
que € uma expressao da cultura popular que pode ser aproveitada como
experimentagao para outras possibilidades.

Um ponto que observo é que as casacas apresentam semelhancas com
as esculturas do mamulengo, por serem de madeira, com caretas engragadas,
produzidas por pessoas nao letradas, provenientes da labuta cotidiana dos
afazeres operarios e inseridas em uma expressao da cultura popular. Se a
casaca pode ser considerada boneco, vejo o reco-reco transformar-se em
costela no dorso do personagem que, além de falar, agora rumina uma dor ou

um ruido feito de bicho-homem.

Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianopolis, v. 2, n. 32, p. 17-29, dez. 2025
DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025017



MélN-MélN O boneco e a mascara como fungao social nos folguedos do Sudeste

Conclusao

A minha jornada de observacéao e vivéncia, desde os marungos temidos
da infancia em Minas Gerais até o contato com a casaca Tupiniquim no Espirito
Santo, permite-me constatar que o boneco e a mascara, nestes folguedos do
Sudeste, exercem uma fungao social efetiva e insubstituivel.

Além de sua funcado sociolégica, essas manifestacbes oferecem um
campo de pesquisa e inspiracao essencial para o Teatro de Animacdo. O
marungo, por exemplo, € a mascara ritual que empresta a corporalidade do
palhacgo, um arquétipo de desobediéncia e liberdade, central para a pesquisa de
atuacao em mascara. A sua performance no folguedo (correr atras das criancas,
brincar) € uma forma de teatro de rua ndo-convencional.

Mais relevante para a minha pesquisa artistica é a casaca. Nao a
considero apenas um objeto folclorico, mas um artefato de animagao latente. A
casaca materializa a confluéncia entre o objeto animado e o som, propondo o
que eu chamo de boneco-instrumento. O fato de a cabecga esculpida (o boneco)
ser operada pelo mesmo tocador que produz o ritmo (a percussao) estabelece
uma relagdo direta entre o som, o movimento e o personagem, que € um
principio fundamental do teatro de bonecos. A casaca, com sua semelhancga ao
Mamulengo, atua como uma ponte estética entre o teatro de animacgéo do
Nordeste e as tradicoes percussivas do Sudeste.

A necessidade de registro destas manifestacbes, portanto, se estende
para além da salvaguarda patrimonial (Choay, 2001). Ela é crucial para que
o Teatro de Animacao brasileiro possa dialogar com suas raizes populares,
utilizando estes artefatos como modelos de animagdo organica e expressao
identitaria (Canclini, 2008). O meu trabalho busca, assim, ser um contributo ativo
para a area, reforcando que, ao olharmos para a carranca da casaca ou do
marungo, vemos nao apenas o rosto da nossa historia, mas a esséncia

performativa do objeto animado em acgao.

Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianopolis, v. 2, n. 32, p. 17-29, dez. 2025
DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025017



MélN-MélN O boneco e a mascara como fungao social nos folguedos do Sudeste

Figura 2: BARROSO, Oswald, A mascara: do teatro ritual ao teatro brincante, Fortaleza,
Armazém de Cultura, 2015. Foto: Acervo Secult MG - Consuelo de Abreu.

Figura 3: BARROSO, Oswald, A mascara: do teatro ritual ao teatro brincante, Fortaleza,
Armazém de Cultura, 2015. Foto: Ulisses Passarelli.

Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianopolis, v. 2, n. 32, p. 17-29, dez. 2025
DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025017



MélN-MélN O boneco e a mascara como fungao social nos folguedos do Sudeste

Figura 4: BARROSO, Oswald, A mascara: do teatro ritual ao teatro brincante, Fortaleza,
Armazém de Cultura, 2015. Fonte: Arquivo Secult ES.

Figura 5: BARROSO, Oswald, A mascara: do teatro ritual ao teatro brincante, Fortaleza,
Armazém de Cultura, 2015. Fonte: Arquivo Secult ES.

Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianopolis, v. 2, n. 32, p. 17-29, dez. 2025
DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025017



MélN-MélN O boneco e a mascara como func¢do social nos folguedos do Sudeste

Figura 6: BARROSO, Oswald, A mascara: do teatro ritual ao teatro brincante, Fortaleza,
Armazém de Cultura, 2015. Foto: Luiz Leite.

Figura 7: BARROSO, Oswald, A mascara: do teatro ritual ao teatro brincante, Fortaleza,
Armazém de Cultura, 2015. Acervo IPHAN.

Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianopolis, v. 2, n. 32, p. 17-29, dez. 2025
DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025017



MélN-MélN O boneco e a mascara como fungao social nos folguedos do Sudeste

» Eue o - AL &
I Sk ZK ;

Figura 8: BARROSO, Oswald, A mascara: do teatro ritual ao teatro brincante, Fortaleza,
Armazém de Cultura, 2015. Acervo IPHAN.

Referéncias

BARROSO, Oswald. A mascara: do teatro ritual ao teatro brincante. Fortaleza: Armazém de
Cultura, 2015.

CANCLINI, Néstor Garcia. Culturas hibridas: estratégias para entrar e sair da
modernidade. 4. ed. S&o Paulo: Edusp, 2008.

CHOAY, Francoise. A alegoria do patriménio. Sdo Paulo: Estacéo Liberdade, 2001.

Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianopolis, v. 2, n. 32, p. 17-29, dez. 2025
DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025017



	O boneco e a máscara como função social nos folguedos do Sudeste
	Introdução
	Metodologia
	Desenvolvimento
	Conclusão
	Referências


