
  
REVISTA DE ESTUDOS SOBRE TEATRO DE FORMAS ANIMADAS:  
O PALCO DA CELEBRAÇÃO: RITUAIS, FESTIVIDADES E COMUNIDADE 
Florianópolis, v. 2, n.32, p. 17 - 29, dez. 2025  
E - ISSN: 2595.0347 

 

 

 

 
 

 

O boneco e a máscara como função social 

nos folguedos do Sudeste 

 
 

Rafael Sol 
ATEBEMG / Comissão Mineira de Folclore (Minas Gerais, Brasil) 

 

 

 
 

 
 

Figura 1 – BARROSO, Oswald, A máscara: do teatro ritual ao teatro brincante, Fortaleza, 
Armazém de Cultura, 2015. Foto: Acervo Secult MG - Consuelo de Abreu. 

 
 

 
 
 
 
 



18 

 

 O boneco e a máscara como função social nos folguedos do Sudeste  

 
 

 
Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianópolis, v. 2, n. 32, p. 17-29, dez. 2025  

DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025017 

 
 

 
DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025017 

 

O boneco e a máscara como função social nos folguedos do Sudeste 1 

Rafael Sol2 
 

 
Resumo: O artigo aborda a utilização de máscaras e esculturas nos folguedos tradicionais do 
Sudeste, concentrando-se nas Folias de Reis e nas Guardas de Congo do Espírito Santo (ES). 
O estudo explora a relevância da memória corporal e do legado material e imaterial desses 
artefatos, como o marungo da Folia e a casaca do Congo, que funcionam como vetores de 
identidade social e resistência cultural. A análise se baseia na vivência pessoal e observação 
participante, buscando demonstrar a efetiva função social destas expressões, que reside na 
transmissão intergeracional de valores e na afirmação da identidade coletiva em face dos 
desafios da contemporaneidade. 
 
Palavras-chave: Máscara. Folguedos. Folia de Reis. Congo (Espírito Santo). Função Social. 
 

 

The puppet and the mask as a social function in the folk 
festivities of Brazil's Southeast 

Abstract: This article addresses the use of masks and sculptures in the traditional folk festivities 
(folguedos) of the Southeast region of Brazil, focusing on the Folia de Reis (Epiphany Procession) 
and the Guardas de Congo (Congo Guards) of Espírito Santo (ES). The study explores the 
relevance of corporeal memory and the material and immaterial legacy of these artifacts, such as 
the marungo mask of the Folia and the casaca instrument of the Congo, which function as 
vectors of social identity and cultural resistance. The analysis is based on personal experience 
and participant observation, seeking to demonstrate the effective social function of these 
expressions, which lies in the intergenerational transmission of values and the affirmation of 
collective identity in the face of contemporary challenges. 

Keywords: Congo (Espírito Santo). Epiphany Procession. Folk Festivities. Mask. Social 
Function. 

 
  

 
1 Data de submissão do artigo: 25/11/2025. | Data de aprovação do artigo: 03/12/2025. 
2 Arte-educador e fundador do Teatro de Mamulengo Fulô do XicXic, tendo como sede a cidade de 

Brumadinho-MG. É membro da ATEBEMG e da Comissão Mineira de Folclore. Conviveu com mestres 

como Chico Daniel, Saúba, Zé Lopes e Zé de Vina, onde aprendeu os códigos do brinquedo. Hoje busca 

mecanismos de fomento para circular com sua torcida pelos Estado de Minas Gerais, além de festivais. E-

mail: mamulengo.minas@gmail.com / ORCID: https://orcid.org/0009-0009-1817-9217. 
 

 



19 

 

 O boneco e a máscara como função social nos folguedos do Sudeste  

 
 

 
Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianópolis, v. 2, n. 32, p. 17-29, dez. 2025  

DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025017 

Introdução 

As formas curiosas dos objetos cotidianos são utilizadas para contar 

histórias desde o início da humanidade. Cascas de troncos já foram usadas para 

narrar feitos heroicos e, posteriormente, passaram a ser empregadas como 

elementos místicos em diversas culturas. No Brasil, encontramos diversos 

exemplos do uso de bonecos e máscaras em festas populares, de norte a sul do 

país. 

O tema é vasto e caberia em um livro robusto. O objetivo central deste 

artigo é analisar a função social da máscara (marungo/Reis Magos) e da 

escultura utilitária (a casaca) nos folguedos do Sudeste (Folia de Reis e Bandas 

de Congo do ES), e justificar a urgência de seu registro e manutenção como 

bens imateriais. 

A relevância deste estudo reside na discussão sobre a transmissão da 

herança cultural e o impacto da memória corporal na consolidação da identidade 

comunitária. Para tanto, eu me apoio nas reflexões de Choay (2001) sobre o 

patrimônio como construção da memória e de Canclini (2008) sobre a gestão de 

culturas populares, argumentando que a simples descrição não basta; é preciso 

entender o significado social que estes artefatos carregam. 

Fixo-me em alguns exemplos próximos ao contato da minha pesquisa, 

começando pela Folia de Reis, festejo religioso praticado principalmente nos 

estados de Minas Gerais (MG), São Paulo (SP), Rio de Janeiro (RJ) e Espírito 

Santo (ES). 

 

Metodologia 

A metodologia deste trabalho se baseia em uma abordagem qualitativa 

de cunho etnográfico, que integra minha experiência pessoal com a observação 

participante. O meu contato com a Folia de Reis, ocorrido na infância em São 

Lourenço (MG), fundamenta a perspectiva afetiva do estudo. Utilizo 

essa memória como dado etnográfico inicial para acessar as dinâmicas de 

medo, fé e alegria suscitadas pelos marungos e Reis Magos. 

Realizei a pesquisa bibliográfica focada na etimologia da máscara 

(Barroso, 2015) e na função social da arte e do folclore na América Latina, 



20 

 

 O boneco e a máscara como função social nos folguedos do Sudeste  

 
 

 
Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianópolis, v. 2, n. 32, p. 17-29, dez. 2025  

DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025017 

buscando embasamento teórico para a função de resistência e identidade das 

manifestações. 

A análise da casaca se baseia na minha imersão e contato direto com o 

bonequeiro Anderson Dias e com a cultura Tupiniquim na Aldeia Pau Brasil 

(Aracruz, ES), no contexto de um projeto da ATEBEMG/ABTB. A observação in 

loco do instrumento permitiu a reflexão sobre sua dupla função 

(escultura/percussão) e sua singularidade no panorama dos folguedos 

nacionais. 

Este método me permite transcender a mera descrição das formas dos 

artefatos (máscaras e casaca) para analisar a eficácia social e a relevância 

simbólica que eles mantêm nas comunidades do Sudeste. 

 

Desenvolvimento 

Esta festa da Folia de Reis ocorre no início de janeiro. O dia 6 é a data 

especial, embora a celebração se estenda por diversas datas ao redor desse 

dia. O grupo se organiza para passar nas casas das famílias amigas e pode 

durar vários dias, pois a cada dia escolhe um bairro ou região. As casas ficam 

preparadas para receber a "tropa" com bolos, quitutes, café e cachaça. Dentre 

os personagens estão os músicos tocando viola, caixa de folia, acordeom e 

pandeiros. Há uma pessoa no cortejo que carrega o estandarte, um mastro com 

o tecido que exibe uma imagem sacra, representando a fé religiosa. O estandarte 

possui longas fitas de cetim na barra, nas quais os devotos beijam e passam na 

testa, como forma de renovar as bênçãos para o ano que se inicia. 

Dentre os participantes do grupo, estão os marungos, com suas máscaras 

de couro e chapéu em formato de cone. Eles são personagens brincalhões e 

assustadores perante as crianças. O meu contato com a Folia de Reis ocorreu 

na minha infância, em São Lourenço, no sul de Minas Gerais, onde meus avós 

recebiam a Folia, assim como os outros vizinhos. A ocasião transformava-se em 

um acontecimento repleto de alegria e fé. As músicas são emocionantes, pois 

os cantos são sobrepostos, formando um acorde com notas superagudas, todos 

executados por homens. Percebo que isto é bem característico das Folias de 

Reis em todas as regiões. 



21 

 

 O boneco e a máscara como função social nos folguedos do Sudeste  

 
 

 
Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianópolis, v. 2, n. 32, p. 17-29, dez. 2025  

DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025017 

Lembro-me que os mascarados corriam atrás das crianças, pregando 

peças e fazendo-as fugir com medo. Eu fugia chorando desses mascarados 

faceiros que se assemelhavam ao bicho-papão, buscando abrigo, agarrado à 

perna da minha avó. Por vezes, a perna era de outra senhora, mas o rosto da 

pessoa não era por mim percebido na hora do apuro. 

As máscaras eram feitas de couro de boi, com uma estética carrancuda e 

o queixo alongado. No caso das máscaras que eu observava na infância, havia 

um ilhós na boca, por onde se utilizava um canudo para ingerir qualquer bebida, 

sem retirar a máscara durante a festa. Esse canudo era usado para tudo: água, 

café, pinga, o que fosse oferecido. Contudo, esse furo na boca não era uma 

regra, pois eu sei que muitas Folias apresentam máscaras de marungo com a 

boca aberta. Tudo era enfeitado com muita fita de cetim: nas pontas dos 

chapéus, nos punhos e nos braços das violas caipiras. 

O gesto de receber a Folia é algo passado de pais para filhos. Noto que 

os antigos realizavam, e as novas gerações replicavam, sendo uma herança 

cultural tanto para os herdeiros dos integrantes quanto para os habitantes das 

localidades, onde o folguedo possui décadas de permanência. Posso afirmar que 

se trata de uma resistência cultural, pois a não incorporação do legado pelos 

filhos e netos fragiliza a salvaguarda do folguedo. Infelizmente, isto é uma 

realidade que observo. 

Os marungos são associados aos soldados romanos, que perseguiram 

Maria com Jesus no ventre, pelo caminho até Belém. A história narra que esses 

soldados desistem da missão ao sentirem o amor do filho de Deus. Contudo, não 

poderiam mais andar livremente, pois poderiam sofrer punição do exército ao 

qual pertenciam. Então, se tornaram seres amalucados, tidos como loucos para 

não serem punidos por abandonar a função de servir ao imperador romano. Em 

última análise, eram considerados palhaços errantes, com suas roupas coloridas 

e visual espalhafatoso. 

Além dos marungos, havia também outro grupo de mascarados: os Reis 

Magos. O nome Folia de Reis é justamente por causa deles, os três visitantes 

que levaram presentes para o menino Jesus. Estes personagens são místicos e 

geram muitas polêmicas sobre suas origens. Escuto que alguns dizem que eram 



22 

 

 O boneco e a máscara como função social nos folguedos do Sudeste  

 
 

 
Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianópolis, v. 2, n. 32, p. 17-29, dez. 2025  

DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025017 

feiticeiros, ou que tinham muita riqueza. O fato é que esses três personagens 

eram almas realizadas e possuíam uma noção de astronomia, pois lhes era claro 

que deveriam seguir a estrela do Oriente e que havia algo especial naquele 

evento desenhado no céu. Era algo que deveria ser representado com um 

presente especial. Embora eu não possa afirmar tais fatos, eles partiram em uma 

jornada que culminou na chegada à manjedoura, onde o pequeno Jesus 

celebrava a todos com seu nascimento. 

As máscaras dos Reis Magos normalmente são feitas de papier mâché ou 

de papel colado em camadas no estilo de papietagem. As coroas são sempre 

muito chamativas, com espelhos e adereços carnavalescos para adornar com 

brilhos e cores vibrantes. Estas máscaras se assemelham a algumas figuras do 

cavalo marinho de Pernambuco, que também utilizam o couro como base para 

diversas figuras. 

Supomos que o termo "máscara" provenha do árabe, língua na qual se 

pronuncia maskhara, como o fazem até hoje os Caretas de Reisado dos sertões 

cearenses. Na Grécia Antiga chamava-se prosopa e no latim, persona. No 

mundo lusófono, assume muitos outros nomes, como caretas (caras falsas), 

caretos, cabeções, carrancas etc. Barroso (2015, p. 22) afirma que a máscara é 

um traço recorrente na história da humanidade, aparecendo em quase todas as 

culturas, desde épocas imemoriais, seja como adereço mágico nas pinturas 

rupestres representando rituais de caça, ou como maquiagem facial (pinta-se a 

máscara no próprio rosto) no teatro moderno. Ela acompanha os seres humanos 

em todas as fases da vida, desde a infância até a morte, tanto nas brincadeiras 

infantis, nos rituais de iniciação e passagem, nas festas e folguedos, nas 

cerimônias mortuárias, como até mesmo no cotidiano. 

Além das máscaras, eu encontro nos folguedos do Sudeste outras formas 

de caretas, como a "casaca" utilizada nas Bandas de Congo do Espírito Santo. 

A casaca é um reco-reco de madeira que possui uma cabeça com um longo 

pescoço na parte superior do instrumento musical. Assemelha-se a personagens 

engraçados de madeira, típicos do teatro de mamulengo. Vejo que é uma arte 

de figura esculpida, assim como a dos bonequeiros do Nordeste, contudo, com 

a finalidade de adornar o toque, decorando a percussão. 



23 

 

 O boneco e a máscara como função social nos folguedos do Sudeste  

 
 

 
Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianópolis, v. 2, n. 32, p. 17-29, dez. 2025  

DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025017 

Assim como a Folia de Reis, noto que as Bandas de Congo também 

possuem valores muito fortes de tradição, herança cultural, saberes populares e 

legado religioso. No Congo, o santo de devoção é São Benedito, santo de pele 

negra. No Congo, as principais festas são as Fincadas de Mastro e as 

Derrubadas ou Retiradas de Mastro. Acredito que a predominância de festas 

marítimas pode ser justificada pela proximidade da região com o mar. Nem todos 

os municípios estão situados no litoral do Espírito Santo, mas percebo que 

recebem a influência por estarem próximos a ele. 

Os principais elementos das bandas de congo são bandeiras e 

estandartes. Observo que quem os carrega é uma pessoa de relevância na 

comunidade. Quase todas as bandas têm sua paleta de cores, algumas 

relacionadas aos santos de devoção, ou do gosto dos fundadores. As cores 

aparecem em bandeiras, uniformes e vestimentas, e nos instrumentos, em 

especial nos tambores. Noto que isso é comum também nas guardas de 

moçambique e no congado: roupas de duas cores para toda a tropa, como se 

observa também nas escolas de samba. 

Os estandartes carregam a imagem do Santo, o nome da banda e a sua 

localidade. Vejo que há bandas com um só estandarte, levado pela rainha, e 

bandas com diferentes estandartes. Algumas bandas têm bandeiras, que 

trazem, em geral, somente as cores da banda. O comando da banda é exercido 

pelo mestre, também chamado de "capitão". 

Dentre os instrumentos mais frequentes, destaco os tambores, de formas 

diversas, classificados genericamente entre os de "toque" (que incluem os 

bumbos) e os de "repique". No Congo, os tambores são construídos por artesãos 

com técnicas específicas, utilizando troncos ocos, barricas de madeira e, mais 

recentemente, embora com limitada aceitação, tubos de PVC. A casaca, "o reco-

reco de cabeça esculpida", é de uso praticamente universal e eu observo que 

ela apresenta formas variadas. Julgo que a difusão pode ser devida aos 

encontros entre bandas. 

Percebo que as bandas manifestam diversidade no leque de instrumentos 

adicionais, não se limitando aos instrumentos citados acima. Outros 

instrumentos adotados são a caixa, a cuíca, o pandeiro, o chocalho e o triângulo. 



24 

 

 O boneco e a máscara como função social nos folguedos do Sudeste  

 
 

 
Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianópolis, v. 2, n. 32, p. 17-29, dez. 2025  

DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025017 

A cuíca é cada vez menos vista nas bandas, pois eu sei que há poucos 

tocadores, e a versão capixaba emite um som grave, sendo tocada com o ritmo 

do tambor. Dependendo das influências nas tradições de cada banda, observo 

que outros instrumentos são introduzidos: em algumas bandas, podemos 

observar os instrumentos da Folia de Reis, como o acordeom, enquanto que 

outras bandas apresentam maior variedade de instrumentos, incluindo agogô, 

xequerê, pandeiro, reco-reco metálico (além das casacas), e grande diversidade 

de tambores, bumbos e caixas. 

Estive com o bonequeiro Anderson Dias, na Aldeia Tupiniquim chamada 

Pau Brasil, na região de Aracruz, para a realização de um projeto da 

ATEBEMG/ABTB, onde me foi possível ter contato com histórias tradicionais e 

recontá-las com a comunidade local, por meio da linguagem do teatro de 

bonecos. Foi uma imersão muito rica, na qual eu tive contato com a sabedoria 

das plantas e a literatura oral, conhecida pelas educadoras participantes do 

projeto. 

Nesta ocasião, tive o primeiro contato com a casaca, instrumento com 

dupla função: reco-reco/boneco. Foi muito satisfatório e risível ver o instrumento-

carranca. As possibilidades de inclusão deste artefato nas encenações do meu 

grupo tornaram-se bastante interessantes. No entanto, a produção de bonecos 

com as educadoras Tupiniquins, utilizando principalmente cabaça, prosseguiu 

satisfatoriamente, e as casacas não foram por mim utilizadas como bonecos. 

Contudo, eu não conheço outro objeto, nos folguedos nacionais, que possua 

essa condição de ser instrumento percussivo e personagem esculpido. Penso 

que é uma expressão da cultura popular que pode ser aproveitada como 

experimentação para outras possibilidades. 

Um ponto que observo é que as casacas apresentam semelhanças com 

as esculturas do mamulengo, por serem de madeira, com caretas engraçadas, 

produzidas por pessoas não letradas, provenientes da labuta cotidiana dos 

afazeres operários e inseridas em uma expressão da cultura popular. Se a 

casaca pode ser considerada boneco, vejo o reco-reco transformar-se em 

costela no dorso do personagem que, além de falar, agora rumina uma dor ou 

um ruído feito de bicho-homem. 



25 

 

 O boneco e a máscara como função social nos folguedos do Sudeste  

 
 

 
Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianópolis, v. 2, n. 32, p. 17-29, dez. 2025  

DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025017 

 

Conclusão 

A minha jornada de observação e vivência, desde os marungos temidos 

da infância em Minas Gerais até o contato com a casaca Tupiniquim no Espírito 

Santo, permite-me constatar que o boneco e a máscara, nestes folguedos do 

Sudeste, exercem uma função social efetiva e insubstituível. 

Além de sua função sociológica, essas manifestações oferecem um 

campo de pesquisa e inspiração essencial para o Teatro de Animação. O 

marungo, por exemplo, é a máscara ritual que empresta a corporalidade do 

palhaço, um arquétipo de desobediência e liberdade, central para a pesquisa de 

atuação em máscara. A sua performance no folguedo (correr atrás das crianças, 

brincar) é uma forma de teatro de rua não-convencional. 

Mais relevante para a minha pesquisa artística é a casaca. Não a 

considero apenas um objeto folclórico, mas um artefato de animação latente. A 

casaca materializa a confluência entre o objeto animado e o som, propondo o 

que eu chamo de boneco-instrumento. O fato de a cabeça esculpida (o boneco) 

ser operada pelo mesmo tocador que produz o ritmo (a percussão) estabelece 

uma relação direta entre o som, o movimento e o personagem, que é um 

princípio fundamental do teatro de bonecos. A casaca, com sua semelhança ao 

Mamulengo, atua como uma ponte estética entre o teatro de animação do 

Nordeste e as tradições percussivas do Sudeste. 

A necessidade de registro destas manifestações, portanto, se estende 

para além da salvaguarda patrimonial (Choay, 2001). Ela é crucial para que 

o Teatro de Animação brasileiro possa dialogar com suas raízes populares, 

utilizando estes artefatos como modelos de animação orgânica e expressão 

identitária (Canclini, 2008). O meu trabalho busca, assim, ser um contributo ativo 

para a área, reforçando que, ao olharmos para a carranca da casaca ou do 

marungo, vemos não apenas o rosto da nossa história, mas a essência 

performativa do objeto animado em ação. 

 
 



26 

 

 O boneco e a máscara como função social nos folguedos do Sudeste  

 
 

 
Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianópolis, v. 2, n. 32, p. 17-29, dez. 2025  

DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025017 

 

Figura 2: BARROSO, Oswald, A máscara: do teatro ritual ao teatro brincante, Fortaleza, 
Armazém de Cultura, 2015. Foto: Acervo Secult MG - Consuelo de Abreu. 

 

 

 

Figura 3: BARROSO, Oswald, A máscara: do teatro ritual ao teatro brincante, Fortaleza, 

Armazém de Cultura, 2015.  Foto: Ulisses Passarelli. 



27 

 

 O boneco e a máscara como função social nos folguedos do Sudeste  

 
 

 
Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianópolis, v. 2, n. 32, p. 17-29, dez. 2025  

DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025017 

 
 

Figura 4: BARROSO, Oswald, A máscara: do teatro ritual ao teatro brincante, Fortaleza, 

Armazém de Cultura, 2015.  Fonte: Arquivo Secult ES.  

 

 

 

Figura 5: BARROSO, Oswald, A máscara: do teatro ritual ao teatro brincante, Fortaleza, 

Armazém de Cultura, 2015. Fonte: Arquivo Secult ES. 



28 

 

 O boneco e a máscara como função social nos folguedos do Sudeste  

 
 

 
Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianópolis, v. 2, n. 32, p. 17-29, dez. 2025  

DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025017 

 

Figura 6: BARROSO, Oswald, A máscara: do teatro ritual ao teatro brincante, Fortaleza, 

Armazém de Cultura, 2015. Foto: Luiz Leite. 

 

 

Figura 7: BARROSO, Oswald, A máscara: do teatro ritual ao teatro brincante, Fortaleza, 

Armazém de Cultura, 2015. Acervo IPHAN. 



29 

 

 O boneco e a máscara como função social nos folguedos do Sudeste  

 
 

 
Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianópolis, v. 2, n. 32, p. 17-29, dez. 2025  

DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025017 

 

Figura 8: BARROSO, Oswald, A máscara: do teatro ritual ao teatro brincante, Fortaleza, 

Armazém de Cultura, 2015. Acervo IPHAN. 

 

 

Referências 

 

BARROSO, Oswald. A máscara: do teatro ritual ao teatro brincante. Fortaleza: Armazém de 
Cultura, 2015. 

CANCLINI, Néstor García. Culturas híbridas: estratégias para entrar e sair da 
modernidade. 4. ed. São Paulo: Edusp, 2008. 

CHOAY, Françoise. A alegoria do patrimônio. São Paulo: Estação Liberdade, 2001. 

 


	O boneco e a máscara como função social nos folguedos do Sudeste
	Introdução
	Metodologia
	Desenvolvimento
	Conclusão
	Referências


