
  
REVISTA DE ESTUDOS SOBRE TEATRO DE FORMAS ANIMADAS:  
O PALCO DA CELEBRAÇÃO: RITUAIS, FESTIVIDADES E COMUNIDADE 
Florianópolis, v. 2, n.32, p. 65-86, dez. 2025  
E - ISSN: 2595.0347 

 
 

 

 

 

Corpo-máscara Amazônida: rituais de 

animação e celebração na cidade-pepita1 
 

José Raphael Brito dos Santos  
Universidade Federal do Amapá – Macapá/AP 

 

Karina Mateus da Silva  

Universidade Federal do Amapá – Macapá/AP 

Universidade Federal do Recôncavo da Bahia – Santo Amaro/BA 

 
 

 
 

Figura 1 – Performance do Corpo-máscara amazônida Aparição Vomitada, realizada em Itaituba–PA. 

Foto: Acervo pessoal de Karina Mateus. 

 
1 Este artigo advém de um recorte do Trabalho de Conclusão de Curso “Aparição Vomitada: poéticas 

amazônidas para a criação insurgente em performance na cidade de Itaituba, Pará”, defendido por Karina 

Mateus e orientado pelo Prof. Me. Raphael Brito, no curso de Licenciatura em Teatro da Universidade 

Federal do Amapá, em 26 de março de 2024, às 9h, em formato online, aprovado com louvor. A presente 

versão retoma a pesquisa sob uma perspectiva inédita para este dossiê da revista Móin-Móin, no campo do 

teatro de formas animadas, explorando o corpo, a indumentária e o ânima como tecnologias de animação 

amazônidas. 



66 
 

 

 
Corpo-máscara amazônida: rituais de animação e celebração na cidade-pepita 

 
 

 
Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianópolis, v. 2, n. 32, p. 65-86, dez. 2025. 

DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025065 

DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025065 

 

Corpo-máscara amazônida: rituais de animação e celebração na cidade-
pepita2 

José Raphael Brito dos Santos3 e Karina Mateus da Silva4 
 
Resumo: O artigo analisa a performance Aparição Vomitada, realizada em Itaituba (PA), como 
rito contra colonial que funde corpo, indumentária viva e território em uma mesma entidade 
animada. Propõe o conceito de corpo-máscara amazônida, compreendido como escultura viva 
e dispositivo crítico capaz de converter o teatro de animação em gesto de purgação, denúncia e 
celebração insurgente. A pesquisa-criação evidencia a Amazônia como campo epistemológico e 
comunitário de resistência poética e política. 
  
 
Palavras-chave: Amazônia. Comunidade. Corpo-máscara. Ritual. Teatro de Animação. 

 
 
Amazonian cask-body: rituals of animation and celebration in the nugget 
city 

 
Abstract: This article examines the performance Aparição Vomitada, held in Itaituba, Pará, as a 
counter-colonial rite that merges body, living costume, and territory into a single animated entity. 
It introduces the concept of the Amazonian mask-body as a living sculpture and critical device 
that turns animation theatre into a gesture of purification, denunciation, and insurgent celebration. 
The practice-based research positions the Amazon as an epistemological and communal field of 
poetic and political resistance. 
 
Keywords: Amazon. Community. Mask-body. Puppetry. Ritual. 
 
 
  

 
2 Data de submissão do artigo: 12/10/2025 | Data de aprovação do artigo: 06/01/2026. 
3 Artista-pesquisador da cena, com formação em Teatro (UFMA, UFU e doutorando na UFBA/UNIRIO). 

Professor na UNIFAP desde 2015. Com mais de 40 trabalhos cênicos dirigidos, é fundador do Núcleo 

Rascunho e do Grupo Frêmito. Conselheiro da Residência Artística Amazônida TECNO BARCA. Foca 

em interpretação, poéticas do corpo, processos amazônidas, contra colonialidade e cosmologias afro-

indígenas. E-mail: raphaelbrito@unifap.br / ORCID:  https://orcid.org/0000-0002-1648-2943. 
4 Artista e educadora amapaense, mãe, pernalta e capoeirista. Licenciada em Teatro (UNIFAP, 2022) e 

especialista (UFRB). Integrou o grupo Trecos In Mundos e a Escola de Palhaças de SP. Foi premiada como 

atriz e selecionada no Itaú Cultural (A Ponte 2025) com seu trabalho sobre Poéticas Amazônidas. Seus 

interesses de pesquisa: Artivismo, Palhaçaria, Performance e Práticas Amazônidas nas Artes Cênicas. 

Email: karinamateus020@gmail.com / ORCID:  https://orcid.org/0009-0000-2090-868X. 

 

 

mailto:raphaelbrito@unifap.br
https://orcid.org/0000-0002-1648-2943
https://orcid.org/0009-0000-2090-868X


67 
 

 

 
Corpo-máscara amazônida: rituais de animação e celebração na cidade-pepita 

 
 

 
Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianópolis, v. 2, n. 32, p. 65-86, dez. 2025. 

DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025065 

Entre o ouro e a floresta 

A Amazônia contemporânea não se apresenta apenas como território 

geográfico, mas como uma cena em constante disputa. No município de Itaituba, 

no estado do Pará, às margens do rio Tapajós, emerge o emblema dessa tensão: 

a chamada “cidade-pepita”. O termo, amplamente utilizado por seus habitantes, 

nasce do orgulho garimpeiro que forja a identidade local — Itaituba é 

reconhecida como um dos principais polos de mineração de ouro da Amazônia 

brasileira. A “pepita”, símbolo do metal precioso encontrado nos leitos dos rios, 

converteu-se em signo de prosperidade e pertencimento, ao mesmo tempo em 

que oculta as feridas abertas pela exploração. Sob o brilho do ouro, persistem a 

devastação ambiental, o envenenamento das águas e as desigualdades que 

atravessam a vida comunitária. 

Foi nesse espaço ambíguo, entre o fascínio e a ruína, que emergiu a 

performance Aparição Vomitada — ação que percorreu a orla da cidade ao 

amanhecer, marcada por gestos rituais de purgação, o caminhar em perna-de-

pau e a presença de uma indumentária tecida com fibras de bananeira e 

sementes sonoras. Situada nesse contexto, a experiência não se reduz a uma 

intervenção urbana ou ato político: constitui um teatro de animação expandido, 

em que corpo, matéria e território se fundem numa única entidade animada. 

A expressão “cidade-pepita”, portanto, não é mero apelido local, mas 

metáfora de um imaginário que celebra o garimpo como motor de progresso, ao 

custo da floresta e da vida. Nas ruas de Itaituba, faixas e adesivos proclamam 

“garimpeiro não é bandido, é trabalhador”, enquanto rios são contaminados por 

mercúrio e terras indígenas ameaçadas. É diante desse cenário saturado que o 

gesto performativo se insurge. O vômito que nomeia a obra não é literal, mas um 

ato de recusa e denúncia: expelir a indignação acumulada, purgar o excesso de 

discursos que glorificam o ouro e sufocam a floresta. Vomitar, aqui, é insurgir-se 

poeticamente contra a idolatria da pepita e afirmar o direito à vida comum. 

O presente artigo propõe, portanto, o conceito de corpo-máscara 

amazônida, integrando a fusão entre performer, perna-de-pau, figurino vegetal e 

rito do vômito. Diferentemente da máscara tradicional, este corpo-máscara não 



68 
 

 

 
Corpo-máscara amazônida: rituais de animação e celebração na cidade-pepita 

 
 

 
Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianópolis, v. 2, n. 32, p. 65-86, dez. 2025. 

DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025065 

oculta para revelar uma outra face: ele se torna meio de amplificação, dilatação 

e deslocamento, animando a matéria vegetal e a própria cidade. O figurino de 

bananeira, tecido em tramas e adornado com sementes que produzem 

sonoridades, funciona como objeto-animado, escultura viva que gera gesto, 

ritmo, peso, cheiro e som. A presença em perna-de-pau, por sua vez, aciona o 

gigantismo ritual, alterando escalas de percepção e instaurando um corpo 

monumental que opera a relação com o espaço urbano. O vômito, gesto central, 

atua como rito de purgação e denúncia, trazendo à tona tanto indignação quanto 

possibilidade de ritual de purificação simbólica. 

Ao nomear a experiência como teatro de animação expandido, 

inscrevemos o trabalho em uma linhagem que conecta bonecos, máscaras, 

objetos e sombras, mas que também reconhece a potência do corpo enquanto 

suporte animado. Esse diálogo com sombras móveis e narrativas transitivas é 

reforçado por autores contemporâneos que investigam teatro de sombras em 

contextos migratórios e interculturais (FÁVERO; SANTOS, 2025). 

Pesquisadores como Ana Maria (2000) e Valmor Beltrame (2009) já 

apontaram que a gênese do teatro de formas animadas está na capacidade de 

gerar presença através da matéria. Aqui, a matéria não é externa ao corpo, mas 

se funde a ele: a fibra vegetal não é objeto inerte, mas companheira de cena, 

agência vibrátil que ressoa com a cidade e com a comunidade. Essa concepção 

também ancora ressonância nas reflexões de Donatella Barbieri (2017) sobre o 

figurino como “escultura viva”, assim como nas ideias de Tim Ingold (2013) sobre 

aprender com os fluxos da matéria e de Jane Bennett (2010) sobre a vitalidade 

dos objetos. 

Entretanto, o gesto não se esgota na dimensão estética. Aparição 

Vomitada inscreve-se no campo do ritual, evocando as categorias de 

liminaridade e communitas, apontadas por Victor Turner (2015), e se aproxima 

das práticas de performance enquanto evento liminar, corroboradas por Richard 

Schechner (2013). 

Escolhemos o amanhecer para realizar Aparição Vomitada, em um 

intervalo conhecido na Amazônia como “hora da visagem” — expressão popular 

que designa o tempo liminar das aparições ou visagens, quando o visível e o 



69 
 

 

 
Corpo-máscara amazônida: rituais de animação e celebração na cidade-pepita 

 
 

 
Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianópolis, v. 2, n. 32, p. 65-86, dez. 2025. 

DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025065 

invisível se entrelaçam e forças encantadas atravessam o cotidiano. É o instante 

em que a floresta desperta e os corpos se tornam mais porosos às presenças 

sutis que habitam o mundo — o que os povos da região chamam de encantarias, 

manifestações de seres da mata, das águas e dos ventos. 

Na trajetória da ação, ao percorrer a orla em silêncio, mobilizamos 

camadas simbólicas que remetem tanto a práticas festivas populares — cortejos 

com bonecos gigantes, pernas-de-pau e máscaras — quanto a rituais de 

purificação. O gesto do vômito, nesse sentido, é simultaneamente abjeção e 

denúncia: recusa política às narrativas do garimpo e purgação coletiva que 

envolve todos os presentes. A comunidade, longe de espectadora passiva, 

torna-se parte da cena — entre acolhimento, medo, ameaça e curiosidade, 

configurando-se como coautora da experiência. 

A Amazônia, aqui, não é cenário, mas método e matéria. O figurino feito 

de bananeira carrega as memórias de quintais, florestas e resistências 

cotidianas; as sementes soam como pequenas vozes da mata; o vômito 

corporifica a saturação de rios contaminados e cidades precarizadas. Essa 

dimensão situada dialoga com as noções de oralitura de Leda Maria Martins 

(2003), que nos sugere o lugar do corpo como arquivo e transmissor de memória, 

e com cosmopolíticas amazônidas enunciadas por Davi Kopenawa (2015), que 

insiste na necessidade de ouvir os espíritos e defender a floresta contra a 

devastação. Ao mesmo tempo, aproxima-se do perspectivismo ameríndio 

apresentado por Eduardo Viveiros de Castro (1996), ao apresentar um corpo que 

se transforma em outro — corpo-objeto, corpo-árvore, corpo-ritual — sem 

abandonar a condição humana, mas expandindo-a. 

A autoria deste artigo é partilhada entre Karina Mateus, performer que 

animou a indumentária e assumiu no corpo o risco da aparição, e Raphael Brito, 

artista-pesquisador que atuou como provocador artístico do processo, instigando 

atravessamentos e tensionando as escolhas. Com isso, a investigação deste 

artigo sugere uma reflexão sobre o teatro de animação, em suas formas 

expandidas, localizando-o como enfrentamento poético-político na Amazônia 

urbana, preservando suas culturas e saberes e celebrando suas potências. 

  



70 
 

 

 
Corpo-máscara amazônida: rituais de animação e celebração na cidade-pepita 

 
 

 
Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianópolis, v. 2, n. 32, p. 65-86, dez. 2025. 

DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025065 

Pesquisa-criação como travessia da episteme metodológica 

A pesquisa que deu origem à performance Aparição Vomitada se constitui 

no campo da pesquisa-criação, constituindo a prática do pensar e fazer como 

movimentos indissociáveis e em permanente retroalimentação. Como afirma 

Josette Féral, “a pesquisa-criação se estabelece no entrelaçamento do fazer e 

do pensar, onde o ato artístico é simultaneamente prática e teoria” (FÉRAL, 

2009, p. 8). Nesse horizonte, o gesto artístico não é apenas resultado, mas o 

próprio método de investigação. No caso em estudo, cada etapa — da coleta de 

fibras de bananeira ao primeiro ensaio em perna-de-pau, do gesto do vômito ao 

amanhecer na orla — foi vivida como dispositivo de pensamento, lugar de 

interrogação crítica do corpo e do território. Não partimos de uma neutralidade, 

mas de um corpo saturado de fumaça, de quintais, de garimpo, de medo e de 

desejo de purgação. 

Essa escolha metodológica implicou assumir uma perspectiva 

autoetnográfica, na qual recorremos às próprias memórias e experiências como 

fonte de criação e análise. A evocação da infância em quintais amazônidas, das 

árvores frutíferas, como manga, acerola, seriguela e jaca, e da convivência com 

a fumaça da lixeira comunitária reaparece na confecção do figurino de fibras, 

nos sons das sementes, no gesto de vomitar. A performance é, nesse sentido, 

arquivo vivo: um corpo que carrega quintais inteiros e os devolve em aparição. 

Esse procedimento dialoga com a noção de oralitura de Leda Maria Martins, para 

quem “a oralitura é o corpo em performance como lugar de memória, inscrição e 

transmissão” (MARTINS, 2003, p. 45). Tal reflexão permite observar a 

performance não apenas como gesto estético, mas como atualização de 

memórias ancestrais em território urbano amazônida. 

A construção do figurino e dos adereços também integrou o método. 

Coletamos folhas de bananeira secas, deixamos repousar ao sol, tramamos 

fibras, amarramos com fios rústicos, inserimos sementes que, ao balançar, 

produziam som, e adaptamos um chapéu-batéia que remetia à lida do garimpo. 

Esse inventário de materialidades é categorizado como arquivo metodológico: 

cada fibra e cada semente são parceiros animados que co-dramatizaram a cena. 



71 
 

 

 
Corpo-máscara amazônida: rituais de animação e celebração na cidade-pepita 

 
 

 
Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianópolis, v. 2, n. 32, p. 65-86, dez. 2025. 

DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025065 

Essa documentação — composta por diários, fotografias de processo e reflexões 

escritas — constitui fonte de análise tão importante quanto o ato performático 

em si. O figurino se apresenta, portanto, como método de pesquisa que, ao ser 

tecido, ele também tecia perguntas e questionamentos. 

 
  

Figura 1 – Tecendo e costurando saia do corpo-máscara amazônida. 

Foto: Acervo pessoal de Karina Mateus. 

  

Outro aspecto fundamental foi a construção de protocolos de risco e de 

ética comunitária. A performance emergiu em um território atravessado por 

tensões políticas em torno do garimpo. Em determinadas etapas do processo, 

cogitamos cancelar a ação diante de ameaças de que poderiam atear fogo no 

corpo mascarado. O medo, no entanto, foi contrabalançado pelo apoio de 

vizinhos e familiares que ajudaram a preparar as pernas de pau e 

acompanharam até a orla. Esse jogo de risco e acolhimento evidencia que a 

pesquisa não foi um ato solitário, mas implicou uma rede comunitária de 

coautoria, que se envolveu tanto na confecção da indumentária quanto no 

acompanhamento da aparição. Ao assumir essa dimensão, o trabalho insere-se 

na tradição de um teatro do comum, em que a cena é inseparável das pessoas 

que a tornam possível. 

Essa partilha coletiva metodológica reflete um princípio maior: pensar a 

performance não como produto individual, mas como trama de relações entre 

corpos, materiais e comunidades. Trata-se, portanto, de uma metodologia viva, 



72 
 

 

 
Corpo-máscara amazônida: rituais de animação e celebração na cidade-pepita 

 
 

 
Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianópolis, v. 2, n. 32, p. 65-86, dez. 2025. 

DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025065 

situada e coletiva, que enraíza a pesquisa na própria Amazônia, como campo 

epistemológico e político. 

 

Tecelagens vegetais como tecnologia de animação amazônida 

A indumentária concebida para Aparição Vomitada constitui-se como 

núcleo da investigação e, ao mesmo tempo, como dispositivo dramatúrgico. 

Trata-se de um objeto animado que pulsa junto ao corpo, gerando fricções entre 

o humano e o vegetal, entre o sujeito e o território. O processo de criação, 

envolveu a coleta de folhas de bananeira já secas, a secagem ao sol, o trançado 

artesanal, a amarração com fios rústicos, a inserção de sementes que, ao 

balançar, produziam sonoridades, e a adaptação de um chapéu-batéia que 

remetia ao trabalho do garimpo – inventário de materialidades que evidenciam 

os gestos de memória, inscrição e resistência. Como apontam os estudos sobre 

figurino, há uma dimensão de agência que ultrapassa a função utilitária ou 

estética. Donatella Barbieri argumenta: 

O figurino em performance não pode ser entendido apenas como 
suporte da ação, mas como presença material que atua no tempo e no 
espaço, transformando e sendo transformado pelo corpo que o veste. 
Ele carrega consigo memórias culturais, marcas sociais, potências 
simbólicas que emergem no contato com o público. (BARBIERI, 2017, 
p. 33). 

 

Essa afirmação ilumina a experiência amazônida: a fibra da bananeira não 

“veste” o corpo, mas o altera, impondo peso, ritmo, cheiro e som, animando o 

performer e sendo animada por ele. A opção pelo uso da bananeira não foi 

arbitrária. A planta, abundante nos quintais amazônicos, carrega consigo 

memórias de infância, práticas comunitárias e o ciclo constante de nascimento, 

queda e renascimento de suas folhas. Desta forma, mais uma vez, é possível 

ecoar a proposição de Tim Ingold sobre a aprendizagem com a matéria, em que 

diz: “Não é o artesão que impõe forma à matéria inerte, mas a matéria que guia 

o gesto do artesão, que ensina o ritmo de sua transformação. O fazer é uma 

correspondência, não uma imposição” (INGOLD, 2013, p. 92). 



73 
 

 

 
Corpo-máscara amazônida: rituais de animação e celebração na cidade-pepita 

 
 

 
Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianópolis, v. 2, n. 32, p. 65-86, dez. 2025. 

DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025065 

Ao traçar a bananeira, não se buscava impor uma forma fixa, mas deixar-

se conduzir pela textura, pela resistência e pelo som que a matéria oferecia. O 

figurino nasceu, assim, como escultura viva, em constante diálogo com a mão 

que o moldava e com o corpo que viria a animá-lo. Essa perspectiva ressoa 

diálogo com as reflexões de Jane Bennett, quando afirma: 

A vitalidade da matéria está na sua capacidade de afetar e ser afetada, 
na sua potência de gerar ação. Reconhecer essa vitalidade é 
reconhecer que os objetos não são passivos, mas participantes ativos 
do mundo (BENNETT, 2010, p. 13). 

O figurino de Aparição Vomitada atuou como parceiro animado da cena: 

seus sons ecoavam no espaço urbano, suas fibras se moviam ao vento da orla, 

seu peso transformava o caminhar em perna-de-pau. O corpo não apenas 

habitava a indumentária; era habitado por ela. Salientamos ainda que a 

concepção do chapéu-batéia como elemento central da indumentária 

reconfigurou simbolicamente a presença do garimpo na performance. A batéia é 

um grande recipiente em forma de concha ou gamela, tradicionalmente feito de 

madeira ou metal, utilizado pelos garimpeiros para lavar o cascalho dos rios e 

separar as pepitas de ouro. Trata-se, portanto, de um objeto diretamente 

associado ao trabalho minerador e às narrativas de riqueza que sustentam a 

identidade da chamada “cidade-pepita”. 

 

  

Figura 2 – Teste de chapéu-batéia sobre a cabeça. 

Foto: Acervo pessoal de Karina Mateus. 

  



74 
 

 

 
Corpo-máscara amazônida: rituais de animação e celebração na cidade-pepita 

 
 

 
Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianópolis, v. 2, n. 32, p. 65-86, dez. 2025. 

DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025065 

Ao ser transformada em chapéu e integrada ao corpo-máscara, a batéia 

foi deslocada de sua função pragmática para se tornar máscara ritual, 

instrumento de denúncia e reapropriação crítica. Nesse gesto, atualiza-se o que 

Henryk Jurkowski descreve em relação às transformações do teatro de 

animação: “Os objetos, arrancados de seu uso cotidiano, adquirem uma nova 

vida no palco, transformando-se em signos de outra ordem, instaurando 

realidades paralelas que dialogam com o espectador” (JURKOWSKI, 2014, p. 

57). O chapéu-batéia, ao ser elevado à condição de indumentária, deixou de ser 

utensílio de extração para se tornar signo de resistência: coroa ritual de denúncia 

que inscreve no corpo-máscara a recusa às lógicas predatórias do garimpo. 

Assim, o figurino instaurou uma dramaturgia própria. Sua sonoridade, seu 

peso e seu cheiro produziram uma partitura rítmica que marcou o andamento da 

aparição; sua visualidade, marcada pela textura áspera da bananeira e pela 

rusticidade das amarrações, construiu uma estética de precariedade e 

organicidade; sua simbologia, entre quintais e garimpo, encarnou a ambivalência 

da Amazônia urbana contemporânea. Em outras palavras, o figurino foi a própria 

tecnologia de animação vegetal que permitiu à performance transitar entre o 

ritual e a intervenção comunitária, entre a celebração e a denúncia. 

 

Corpo-máscara amazônida 

O uso da perna-de-pau em Aparição Vomitada instaurou um corpo-

máscara, uma figuração ampliada que excede a presença individual e se 

converte em signo coletivo. Essa construção resulta da fusão entre corpo, 

figurino vegetal e gesto ritual, construindo uma entidade híbrida: humano e 

vegetal, sujeito e objeto, indivíduo e comunidade. Trata-se de um corpo-máscara 

amazônida, forjado no entrelaçamento entre quintais, memórias de infância, ritos 

de purgação e tecnologias populares de animação. Sobre isso, Ana Maria 

Amaral nos aponta que: 

A máscara não é somente objeto que cobre o rosto ou que esconde a 
identidade. Ela é, antes, um ser que anima e é animado, instaurando 
uma outra realidade. Ao vestir uma máscara, não se trata de 
representar, mas de tornar-se outro, de instaurar um estado de 
presença que ultrapassa a individualidade do ator. Nesse sentido, a 



75 
 

 

 
Corpo-máscara amazônida: rituais de animação e celebração na cidade-pepita 

 
 

 
Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianópolis, v. 2, n. 32, p. 65-86, dez. 2025. 

DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025065 

máscara é mediadora entre mundos, lugar de passagem e de 
transformação (AMARAL, 2000, p. 47). 

A experiência amazônida amplia essa noção: o corpo-máscara não se 

limita a uma peça sobre o rosto, mas se expande pelo corpo inteiro, animando e 

sendo animado por fibras de bananeira, sementes soantes e pela 

monumentalidade da perna-de-pau. Esse corpo expandido se converte em 

máscara ambulante, mediando mundos simbólicos e territórios concretos: 

floresta, cidade, garimpo, comunidade. 

  

 

  

Figura 3 – Teste de figurino com saia de folha de bananeira. 

Foto: Acervo pessoal de Karina Mateus. 

  

O gigantismo, produzido pela altura das pernas-de-pau, amplificou essa 

condição. Tornou o corpo visível de longe, impondo presença e reconfigurando 

a escala da rua. A figura não era mais apenas uma performer, mas uma aparição. 

Nesse sentido, podemos pensar o corpo-máscara amazônida como atualização 



76 
 

 

 
Corpo-máscara amazônida: rituais de animação e celebração na cidade-pepita 

 
 

 
Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianópolis, v. 2, n. 32, p. 65-86, dez. 2025. 

DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025065 

de práticas festivas afroindígenas, nas quais o corpo se torna veículo de forças 

outras. Leda Maria Martins afirma: 

O corpo, lugar de memória, é também lugar de inscrição e de trânsito. 
Nas performances da oralitura, o corpo encarna ancestralidades, 
desloca tempos, reescreve histórias silenciadas. Ele não apenas 
representa, mas reatualiza práticas e saberes que se projetam no 
presente como força política. (MARTINS, 2003, p. 87). 

O corpo-máscara de Aparição Vomitada inscreve-se nessa linhagem: ele 

não oculta, mas revela, inscreve e reatualiza. Carrega consigo memórias de 

quintais e da floresta, mas também a urgência de um presente atravessado pela 

violência do garimpo. É, portanto, corpo-ritual que denuncia e celebra, que se 

expõe como ferida e, ao mesmo tempo, como potência comunitária. Davi 

Kopenawa, ao narrar a cosmologia yanomami, observa que: 

Os xapiri descem para dançar e brincar em nossos corpos. Eles são 
imagens-espíritos que dão força e vida, que nos protegem e ensinam. 
Quando dançam, nossos corpos não são apenas nossos: eles se 
tornam lugares de passagem, onde outros seres podem viver e falar. 
(KOPENAWA; ALBERT, 2015, p. 213). 

Essa descrição ressoa com a experiência amazônida aqui analisada. O 

corpo em perna-de-pau, vestido de bananeira e atravessado pelo rito do vômito, 

tornava-se corpo de passagem, habitado por vozes da mata, por indignações 

coletivas, por memórias ancestrais. A aparição não era apenas protesto político: 

era também dança de espíritos, gesto de defesa da floresta, rito de reativação 

do desejo coletivo. 

Além disso, a perna-de-pau como tecnologia de gigantismo coloca a 

experiência em diálogo com tradições populares de rua, como os bonecos 

gigantes de Olinda, os cortejos carnavalescos e as festas de São João. Como 

afirma Zeminian, “o corpo gigante atua como metáfora da própria comunidade 

que ele encarna” (ZEMINIAN, 2022, p. 142). Nesse caso, a metáfora não era 

apenas coletiva, mas também territorial: o corpo gigante encarnava a própria 

Amazônia em luta, ora ferida, ora exuberante, ora indignada. 

Assim, o corpo-máscara amazônida pode ser observado como categoria 

de análise e como prática artística. Como categoria, ele amplia o campo do teatro 

de animação ao deslocar o foco do objeto externo – como os bonecos e as 



77 
 

 

 
Corpo-máscara amazônida: rituais de animação e celebração na cidade-pepita 

 
 

 
Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianópolis, v. 2, n. 32, p. 65-86, dez. 2025. 

DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025065 

máscaras – para o corpo-objeto híbrido que emerge da fusão entre matéria viva 

e gesto ritual. Como prática, ele se inscreve na tradição de resistência das 

comunidades amazônicas, animando fibras, sementes e espaços urbanos em 

gesto de celebração e denúncia. 

 

  

  

Figura 4 – Corpo-máscara amazônida Aparição Vomitada em Itaituba-PA. 

Foto: Acervo pessoal de Karina Mateus. 

  

O gigantismo ritual operado pelas pernas-de-pau constituiu-se como 

núcleo da dramaturgia, tornando visível e audível aquilo que, em escala 

ordinária, permaneceria silenciado. O corpo-máscara amazônida, resultado 

desse processo, é uma presença animada que condensa rito, denúncia e 

celebração. É, ao mesmo tempo, máscara ambulante e aparição política, corpo 

de memória e corpo de futuro. 

 



78 
 

 

 
Corpo-máscara amazônida: rituais de animação e celebração na cidade-pepita 

 
 

 
Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianópolis, v. 2, n. 32, p. 65-86, dez. 2025. 

DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025065 

Vomitar o mundo em rito de purgação 

O gesto do vômito em Aparição Vomitada não se realizou como ato 

fisiológico literal, mas como ato ritual do corpo-máscara amazônida. Ao assumir 

a perna-de-pau e vestir a indumentária de bananeira, o corpo expandido já não 

era apenas corpo humano, mas máscara ambulante, entidade animada que 

transitava entre mundos e escalas. Nesse estado, o vômito não partiu de um 

sujeito individual, mas da própria máscara: foi a máscara que recusou, que 

expeliu, que purgou simbolicamente os excessos da “cidade-pepita”. O gesto, 

portanto, precisa ser compreendido como dramaturgia animada — uma 

linguagem em que a máscara não oculta, mas denuncia. Ana Maria Amaral 

observa que: 

A máscara não se limita a encobrir uma face. Ela é, por si mesma, um 
ser que instaura outra realidade, mediando o humano e o sobre-
humano. Ao animar a máscara, o performer não representa: ele se 
torna passagem para outras forças, habitado por uma alteridade que 
se manifesta em cena. (AMARAL, 2000, p. 47). 

Essa reflexão esclarece a metáfora do vômito sobre o corpo-máscara, 

abordado neste artigo, em sua potência de atravessamento. A máscara animada 

pela indumentária vegetal e pelo gigantismo da perna-de-pau operou como canal 

para traduzir o que parte da “cidade-pepita” contém e reprime: indignação, 

saturação, violência, veneno. O vômito foi, assim, gesto de máscara, presença 

animada, encantada e ritualística. Nesse horizonte, o rito de purgação instaurou 

também uma condição liminar. Victor Turner define que: 

Os ritos de passagem instauram uma situação liminar em que a ordem 
cotidiana é suspensa e os participantes entram em estado de 
indefinição. Nesse momento, as normas são invertidas, os corpos 
atravessam experiências de abjeção ou sacralização, e a comunidade 
inteira se vê implicada na transformação. O rito, ao mesmo tempo que 
expõe a crise, oferece mecanismos de regeneração simbólica. 
(TURNER, 2015, p. 104). 

O corpo-máscara amazônida, ao vomitar indignação, instaurou 

exatamente esse estado liminar. A comunidade, convocada pela aparição, 

oscilou entre ameaça e acolhimento, medo e curiosidade. O gesto de purgação 

foi experiência de communitas, ocasião em que o corpo gigante e mascarado se 

tornou catalisador de uma indignação coletiva. A dimensão performática desse 



79 
 

 

 
Corpo-máscara amazônida: rituais de animação e celebração na cidade-pepita 

 
 

 
Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianópolis, v. 2, n. 32, p. 65-86, dez. 2025. 

DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025065 

risco também se articula com Schechner, que ressalta o caráter limítrofe da 

performance: 

A performance não é apenas representação, mas comportamento 
restaurado, repetição transformada de ações que carregam memória e 
potência. Ao incluir gestos que beiram o intolerável — dor, exposição, 
risco —, a performance reinscreve no corpo a experiência social da 
violência, convertendo-a em linguagem partilhada. (SCHECHNER, 
2013, p. 54). 

Em Itaituba, esse risco foi real: a performer ouviu ameaças e precisou 

contar com a rede de apoio de familiares e vizinhos para acompanhar a ação. O 

manejo do medo e do cuidado integrou a própria metodologia. A máscara 

gigante, ao vomitar indignação, também expôs vulnerabilidade: era corpo 

animado que poderia ser atacado, queimado, destruído. 

E, no entanto, foi sustentado pela communitas que se formou em torno da 

trajetória do gesto no amanhecer da cidade. Ao expelir metaforicamente a 

violência da “cidade-pepita”, o corpo mascarado assumiu papel xamânico-

político, atualizando práticas de purificação e resistência. Como nos remete Davi 

Kopenawa: 

Quando os xapiri descem, entram em nossos corpos e, por meio de 
seus cantos, fazem vomitar aquilo que está envenenado. Esse vômito 
não é apenas do corpo, mas do mundo, é o modo de expelir a morte 
que os brancos espalham com suas mercadorias. (KOPENAWA; 
ALBERT, 2015, p. 219). 

O corpo-máscara amazônida, nesse sentido, vomitou pelo território. Ele 

purgou, em metáfora visceral, o excesso tóxico da “cidade-pepita”. Ao 

transformar indignação em rito animado, produziu pedagogia da recusa, 

instaurando no espaço urbano uma máscara ritual que denunciava e, ao mesmo 

tempo, celebrava a possibilidade de viver em comum. 

 

A máscara e a comunidade em estado de guerra/festa 

O corpo-máscara amazônida só se completou no instante em que foi 

percebido pela comunidade. A aparição em Itaituba não se deu em espaço 

protegido, mas na orla da cidade, em contato direto com moradores, 

comerciantes, trabalhadores e curiosos no amanhecer do dia. A indumentária de 



80 
 

 

 
Corpo-máscara amazônida: rituais de animação e celebração na cidade-pepita 

 
 

 
Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianópolis, v. 2, n. 32, p. 65-86, dez. 2025. 

DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025065 

bananeira, as pernas-de-pau, as sementes soantes e o gesto de purgação não 

tinham destinatário pré-definido: foram lançados à rua, onde encontraram 

acolhimento, rejeição, medo e ameaça. A cena aberta no espaço público, em 

que o corpo-máscara animou em risco sua trajetória foi, por sua vez, animado 

pelas respostas comunitárias. Essa relação se aproxima do que Augusto Boal 

corroborava como dimensão política do teatro: 

O teatro não é apenas um evento estético: é um ensaio da realidade. 
No instante em que o espectador deixa de ser passivo e passa a reagir, 
a interferir ou a ser afetado, ele já participa do acontecimento. O teatro 
do oprimido mostra que não há separação rígida entre palco e plateia, 
mas um contínuo em que todos são sujeitos da ação. (BOAL, 1996, p. 
15). 

Na experiência amazônida, não se tratou de aplicar técnicas de Boal, mas 

de distinguir que o corpo-máscara provocou reações que dissolveram fronteiras: 

vizinhos colaboraram na preparação das pernas-de-pau, familiares 

acompanharam a travessia até a orla, transeuntes ameaçaram com fogo, 

crianças riram, curiosos fotografaram. O campo de recepção foi também campo 

de criação. Essa dimensão comunitária é inseparável da lógica da festa. Rubim 

observa que: 

A festa não é apenas entretenimento ou consumo, mas momento em 
que a comunidade se reconhece e se reinventa. Ela articula dimensões 
estéticas, sociais e políticas, produzindo sentidos de pertencimento. 
Em contextos de conflito, a festa pode ser também espaço de denúncia 
e de resistência, convertendo-se em arena de disputas simbólicas. 
(RUBIM, 2012, p. 63). 

Se a festa urbana de Itaituba se organiza em torno do ouro e do garimpo, 

a aparição mascarada se inscreveu como contrafesta: não celebração da pepita, 

mas recusa dela. O corpo-máscara transformou a orla em palco de celebração 

insurgente, em que a própria comunidade se viu implicada. Uns se 

reconheceram, outros se ofenderam, mas todos foram interpelados. Essa função 

da recepção é central também no campo do teatro de formas animadas. Valmor 

Beltrame ressalta: 

No teatro de animação, a presença do objeto ou da máscara não é 
autossuficiente. Ela exige a partilha do olhar. É no instante em que o 
público reconhece vida naquele objeto que ele se torna plenamente 
animado. O espectador não é apenas receptor, mas coautor da 



81 
 

 

 
Corpo-máscara amazônida: rituais de animação e celebração na cidade-pepita 

 
 

 
Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianópolis, v. 2, n. 32, p. 65-86, dez. 2025. 

DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025065 

animação, pois é sua crença que completa a cena. (BELTRAME, 2009, 
p. 71). 

 Na performance em Itaituba, foi justamente a recepção que completou a 

cena: a máscara vegetal só existiu plenamente quando a comunidade a 

reconheceu, seja como ameaça, seja como visagem, seja como denúncia. A 

reação do outro não foi periférica, mas constitutiva. A máscara caminhava 

animada pela performer, mas também pelo olhar, pelo riso, pelo medo e pela 

ameaça dos que a viam. 

Essa dimensão de risco e cuidado é, portanto, inseparável da obra. O 

corpo mascarado só podia existir porque havia uma rede que sustentava sua 

vulnerabilidade. Familiares e vizinhos, ao acompanhar a ação, tornaram-se 

escudo simbólico; a própria cidade, ao reagir de modos múltiplos, tornou-se 

dramaturgia. A máscara não foi apenas objeto animado pelo performer, mas foi 

também corpo animado pela ação coletiva comunitária. 

O corpo-máscara amazônida, nesse encontro, revelou sua função maior: 

ser espelho ritual em que a comunidade se vê, se questiona e se transforma. A 

recepção, longe de ser resposta posterior, foi parte integrante do rito, atualizando 

a dimensão comunitária do teatro de animação, em que o corpo caminhou em 

rede, em risco e em celebração insurgente. 

 

Território amazônida no teatro de animação 

A performance Aparição Vomitada delineia contribuições específicas para 

o campo do teatro de animação ao propor o conceito de corpo-máscara 

amazônida como dispositivo crítico, estético e metodológico. Ao fundir figurino, 

território e rito, a experiência demonstra que a animação não se limita a objetos 

manipulados, mas pode envolver a matéria viva, o espaço urbano e as redes 

comunitárias. 

O figurino de fibras de bananeira foi concebido como escultura viva que 

instaura dramaturgia própria. As fibras secas, ao ranger sob o movimento, 

produzem sonoridades que integraram a partitura cênica; o peso e a aspereza 

alteraram a cadência do caminhar; o cheiro vegetal impregnava o espaço, 

expandindo a percepção dos presentes. Donatella Barbieri nos provoca que: 



82 
 

 

 
Corpo-máscara amazônida: rituais de animação e celebração na cidade-pepita 

 
 

 
Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianópolis, v. 2, n. 32, p. 65-86, dez. 2025. 

DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025065 

 
O figurino não deve ser compreendido como vestimenta ilustrativa, mas 
como corpo expandido que age sobre a cena. Ele é escultura viva, 
capaz de gerar dramaturgia própria: cria resistências, altera 
movimentos, produz atmosferas. Sua materialidade é agente, não 
acessório. O performer não ‘usa’ o figurino; ele entra em simbiose com 
ele, sendo continuamente transformado por sua presença (BARBIERI, 
2017, p. 29). 

  

Nesse sentido, o figurino de bananeira não apenas compôs a máscara 

amazônida: ele foi a máscara. Ao cobrir, alterar e animar o corpo, tornou-se 

indumentária-ritual que instaurava outra realidade, ampliando o conceito de 

máscara no teatro de animação para além do adereço facial, configurando um 

corpo inteiro mascarado pela matéria vegetal. 

Essa contribuição não se restringe ao figurino. O território amazônida 

também se fez cena animada. Realizada na orla de Itaituba, a performance 

converteu a “cidade-pepita” em máscara coletiva, convocando tanto o rio 

Tapajós, o sol do amanhecer e o vento, quanto às reações da comunidade — 

que oscilaram entre acolhimento, ameaça e curiosidade. Nesse sentido, o 

espaço urbano funcionou como coautor da dramaturgia. 

Essa conversão do espaço urbano em coautor encontra ressonância em 

práticas de teatro de sombras migrantes que exploram o trânsito entre culturas 

e territórios como modo de criação partilhada, promovendo experiências de 

deslocamento sensível e diálogo intercultural (FÁVERO; SANTOS, 2025). Essas 

experiências evidenciam como o gesto animador pode emergir da própria 

relação entre corpo, deslocamento e comunidade, e não apenas da manipulação 

de objetos cênicos. Nessa perspectiva ampliada, a perspectiva de Tim Ingold 

oferece uma base conceitual para compreender o ambiente como agente ativo 

das ações humanas: 

O ambiente não é um pano de fundo neutro para a ação humana. Ele 
é tecido de linhas, fluxos e forças que guiam e transformam aqueles 
que o habitam. Fazer é corresponder a esses fluxos, aprender com 
eles, deixar-se atravessar por sua vitalidade (INGOLD, 2013, p. 97). 

  

Ao integrar território e corpo-máscara, Aparição Vomitada revelou que a 

animação pode estender-se para além da manipulação de objetos, ativando 

ecologias, atmosferas e contradições coletivas. A experiência, por fim, delineou 



83 
 

 

 
Corpo-máscara amazônida: rituais de animação e celebração na cidade-pepita 

 
 

 
Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianópolis, v. 2, n. 32, p. 65-86, dez. 2025. 

DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025065 

um protocolo metodológico que pode inspirar outros contextos: a criação de 

corpos-máscara enraizados no território, o uso de materiais locais como 

indumentárias animadas e a instauração de rituais de recusa que interpolem 

comunidades. Como afirma Ana Maria Amaral: 

O teatro de formas animadas não se restringe a bonecos, máscaras ou 
objetos tradicionais. Ele se define pela capacidade de instaurar 
alteridade, de animar a matéria para que ela se torne presença. Nesse 
sentido, qualquer corpo, figurino ou espaço pode ser animado, desde 
que seja capaz de gerar outra realidade e instaurar a experiência do 
outro (AMARAL, 2000, p. 52). 

  

Essa compreensão ressoa na performance, onde o corpo-máscara 

amazônida animou fibras, sementes, pernas-de-pau, território e comunidade, 

instaurando realidades paralelas. O rito do vômito metafórico pode ser entendido 

como um protocolo de recusa: recusar o envenenamento dos rios, recusar a 

celebração da pepita, recusar a lógica extrativista. Não se trata de gesto 

individual, mas de ação compartilhada, envolvendo redes de cuidado e risco 

assumido coletivamente. 

Assim, as contribuições amazônidas ao teatro de animação se 

manifestam em três frentes interdependentes: o figurino como dramaturgia viva, 

o território como cena animada e a recusa como protocolo metodológico. Ao 

condensar essas dimensões, o corpo-máscara amazônida se apresenta como 

categoria conceitual e prática replicável, capaz de ampliar o repertório do teatro 

de animação contemporâneo e tensionar suas fronteiras ao inscrevê-lo no chão 

da Amazônia. 

 

Amazônia como máscara do mundo 

A análise de Aparição Vomitada permite compreender que o corpo-

máscara amazônida não é apenas figuração estética, mas categoria conceitual 

que amplia o horizonte do teatro de animação. O encontro entre figurino vegetal, 

gigantismo da perna-de-pau e rito de purgação constituiu um dispositivo crítico 

enraizado no território e animado pela comunidade. A Amazônia não foi cenário, 



84 
 

 

 
Corpo-máscara amazônida: rituais de animação e celebração na cidade-pepita 

 
 

 
Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianópolis, v. 2, n. 32, p. 65-86, dez. 2025. 

DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025065 

mas método; não foi contexto, mas cena; não foi paisagem, mas máscara. Ana 

Maria Amaral reitera que: 

 
O teatro de formas animadas revela a potência da alteridade. Bonecos, 
máscaras, objetos e sombras instauram presenças que deslocam o 
olhar e reorganizam o real. A força da animação não está na imitação 
da vida, mas em fazer surgir outra vida, instaurando mundos paralelos. 
Nesse sentido, o teatro de animação não é apenas técnica, mas 
ontologia: a criação de outras realidades pela via da animação. 
(AMARAL, 2000, p. 58). 
 

O corpo-máscara amazônida confirma e expande essa ontologia: ele não 

apenas representou indignação, mas a tornou presença animada. O vômito 

metafórico, a máscara vegetal e o gigantismo ritual instauraram uma realidade 

paralela na “cidade-pepita”, convertendo a rua em espaço de purgação e 

denúncia. Ao mesmo tempo, a experiência revela que o teatro de animação 

precisa ser pensado em diálogo com territórios específicos, tal qual Henryk 

Jurkowski nas seguintes considerações: 

O teatro de formas animadas se transforma continuamente, 
apropriando-se de tradições e contextos. Ele não é patrimônio fixo, mas 
prática em movimento, que se atualiza na relação com culturas, festas, 
ritos e comunidades. Sua vitalidade reside nessa capacidade de 
metamorfose, de assumir novos corpos e novas funções sociais. 
(JURKOWSKI, 2014, p. 61). 

 
Nesse horizonte, a contribuição amazônida não é periférica, mas central. 

O corpo-máscara em Aparição Vomitada mostra que o teatro de animação pode 

nascer do encontro entre quintais, florestas, cidades e comunidades, produzindo 

máscaras que são, ao mesmo tempo, denúncia e celebração. Ele revela que a 

animação não está restrita a bonecos de palco, mas pode emergir do próprio 

corpo transformado em indumentária viva, em máscara ambulante, em ritual 

comunitário. 

O corpo-máscara amazônida, ao purgar indignação e mobilizar a 

communitas, revela o teatro de animação como gesto ritual de resistência e 

partilha. Sua aparição na “cidade-pepita” faz do espaço urbano um território em 

disputa simbólica, onde a celebração e o conflito se misturam, instaurando um 

rito de purificação coletiva. 



85 
 

 

 
Corpo-máscara amazônida: rituais de animação e celebração na cidade-pepita 

 
 

 
Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianópolis, v. 2, n. 32, p. 65-86, dez. 2025. 

DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025065 

A Amazônia emerge, assim, não como margem, mas como centro de 

pensamento e invenção cênica. Aparição Vomitada convoca o teatro de 

animação a escutar o rumor da floresta e a vibrar com a matéria viva: corpo, 

máscara e território entrelaçados em celebração insurgente. Nesse 

entrelaçamento, o corpo-máscara amazônida se afirma como conceito e prática, 

categoria que pensa e age, capaz de reencantar o mundo pela arte. 

  

 

Referências 

 

AMARAL, Ana Maria. Teatro de Formas Animadas. São Paulo: EDUSP, 2000. 

BARBIERI, Donatella. Costume in Performance: Materiality, Culture, and the Body. London; 
New York: Bloomsbury, 2017. 

BELTRAME, Valmor Nini. Princípios técnicos do trabalho do ator-animador. In: BELTRAME, 
Valmor Nini (org.). Teatro de Animação: princípios e poéticas. Florianópolis: UDESC, 2009, p. 
63-79. 

BENNETT, Jane. Vibrant Matter: A Political Ecology of Things. Durham; London: Duke 
University Press, 2010. 

BOAL, Augusto. Teatro do Oprimido e outras poéticas políticas. Rio de Janeiro: Civilização 
Brasileira, 1996. 

FÁVERO, Alexandre Gindri; SANTOS, Jovani Antonio dos. Migrantes: teatro de sombras como 
ferramenta de reflexão, inclusão e diálogo intercultural. Revista Móin-Móin: Revista de 
Estudos sobre Teatro de Formas Animadas, Florianópolis, v. 1, n. 31, jun. 2025, p. 115-128. 
DOI: 10.5965/2595034701312025115. 

FÉRAL, Josette. La recherche-création: définition, spécificités et enjeux. L’Annuaire Théâtral, 
[s. l.], n. 44, 2009, p. 5-22. 

INGOLD, Tim. Making: Anthropology, Archaeology, Art and Architecture. London; New York: 
Routledge, 2013. 

JURKOWSKI, Henryk. Aspects of Puppet Theatre. London; New York: Bloomsbury, 2014. 

KOPENAWA, Davi; ALBERT, Bruce. A queda do céu: palavras de um xamã Yanomami. São 
Paulo: Companhia das Letras, 2015. 

MARTINS, Leda Maria. Afrografias da memória: o reinado do Rosário no Jatobá. Belo 
Horizonte: Mazza Edições, 2003. 



86 
 

 

 
Corpo-máscara amazônida: rituais de animação e celebração na cidade-pepita 

 
 

 
Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianópolis, v. 2, n. 32, p. 65-86, dez. 2025. 

DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025065 

RUBIM, Antonio Albino Canelas. Estudos da festa: política e cultura. Revista Famecos, Porto 
Alegre, v. 19, n. 2, maio/ago. 2012, p. 59-67. 

SCHECHNER, Richard. Performance Studies: An Introduction. 3. ed. London; New York: 
Routledge, 2013. 

TURNER, Victor W. O processo ritual: estrutura e antiestrutura. Petrópolis: Vozes, 2015. 

VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. Os pronomes cosmológicos e o perspectivismo 
ameríndio. Mana, Rio de Janeiro, v. 2, n. 2, 1996, p. 115-144. 

ZEMINIAN, Paulo de Tarso. Performance de rua: ativismo com bonecos gigantes. 2022. Tese 
(Doutorado em Estética e História da Arte) – Universidade de São Paulo, São Paulo, 2022. 
DOI: 10.11606/T.93.202. 


