MOIN-MOIN

REVISTA DE ESTUDOS SOBRE TEATRO DE FORMAS ANIMADAS:

O PALCO DA CELEBRAGAO: RITUAIS, FESTIVIDADES E COMUNIDADE
Florianopolis, v. 2, n.32, p. 65-86, dez. 2025

E - ISSN: 2595.0347

Corpo-mascara Amazonida: rituais de

animacao e celebracao na cidade-pepita:

José Raphael Brito dos Santos
Universidade Federal do Amapa — Macapa/AP

Karina Mateus da Silva
Universidade Federal do Amapa — Macapa/AP
Universidade Federal do Reconcavo da Bahia — Santo Amaro/BA

Figura 1 — Performance do Corpo-mascara amazonida Apari¢do Vomitada, realizada em Itaituba—PA.
Foto: Acervo pessoal de Karina Mateus.

! Este artigo advém de um recorte do Trabalho de Conclusdo de Curso “Apari¢io Vomitada: poéticas
amazonidas para a criagdo insurgente em performance na cidade de Itaituba, Para”, defendido por Karina
Mateus e orientado pelo Prof. Me. Raphael Brito, no curso de Licenciatura em Teatro da Universidade
Federal do Amapa, em 26 de margo de 2024, as 9h, em formato online, aprovado com louvor. A presente
versdo retoma a pesquisa sob uma perspectiva inédita para este dossié da revista Méin-Moin, no campo do
teatro de formas animadas, explorando o corpo, a indumentaria ¢ o anima como tecnologias de animagao
amazonidas.



Mé'N-Mé'N Corpo-mascara amazonida: rituais de animacgao e celebragéo na cidade-pepita

DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025065

Corpo-mascara amazonida: rituais de animacgao e celebragao na cidade-
pepita?
José Raphael Brito dos Santos® e Karina Mateus da Silva*

Resumo: O artigo analisa a performance Aparicdo Vomitada, realizada em ltaituba (PA), como
rito contra colonial que funde corpo, indumentaria viva e territério em uma mesma entidade
animada. Propde o conceito de corpo-mascara amazdbnida, compreendido como escultura viva
e dispositivo critico capaz de converter o teatro de animag¢do em gesto de purgacéo, denuncia e
celebragao insurgente. A pesquisa-criagao evidencia a Amazénia como campo epistemologico e
comunitario de resisténcia poética e politica.

Palavras-chave: Amazénia. Comunidade. Corpo-mascara. Ritual. Teatro de Animacao.

Amazonian cask-body: rituals of animation and celebration in the nugget
city

Abstract: This article examines the performance Aparicdo Vomitada, held in Itaituba, Para, as a
counter-colonial rite that merges body, living costume, and territory into a single animated entity.
It introduces the concept of the Amazonian mask-body as a living sculpture and critical device
that turns animation theatre into a gesture of purification, denunciation, and insurgent celebration.
The practice-based research positions the Amazon as an epistemological and communal field of
poetic and political resistance.

Keywords: Amazon. Community. Mask-body. Puppetry. Ritual.

2 Data de submissdo do artigo: 12/10/2025 | Data de aprovagio do artigo: 06/01/2026.

3 Artista-pesquisador da cena, com formagdo em Teatro (UFMA, UFU e doutorando na UFBA/UNIRIO).
Professor na UNIFAP desde 2015. Com mais de 40 trabalhos cénicos dirigidos, ¢ fundador do Nucleo
Rascunho e do Grupo Frémito. Conselheiro da Residéncia Artistica Amazoénida TECNO BARCA. Foca
em interpretagdo, poéticas do corpo, processos amazonidas, contra colonialidade e cosmologias afro-
indigenas. E-mail: raphaelbrito@unifap.br / ORCID: https://orcid.org/0000-0002-1648-2943.

4 Artista e educadora amapaense, mae, pernalta e capoeirista. Licenciada em Teatro (UNIFAP, 2022) e
especialista (UFRB). Integrou o grupo Trecos In Mundos e a Escola de Palhacas de SP. Foi premiada como
atriz e selecionada no Itat Cultural (A Ponte 2025) com seu trabalho sobre Poéticas Amazénidas. Seus

interesses de pesquisa: Artivismo, Palhagaria, Performance e Praticas Amazonidas nas Artes Cénicas.
Email: karinamateus020@gmail.com / ORCID: https://orcid.org/0009-0000-2090-868X.

Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianopolis, v. 2, n. 32, p. 65-86, dez. 2025.
DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025065


mailto:raphaelbrito@unifap.br
https://orcid.org/0000-0002-1648-2943
https://orcid.org/0009-0000-2090-868X

Mé'N-M()'N Corpo-mascara amazonida: rituais de animacgao e celebragéo na cidade-pepita

Entre o ouro e a floresta

A Amazdbnia contemporanea nao se apresenta apenas como territorio
geografico, mas como uma cena em constante disputa. No municipio de ltaituba,
no estado do Para, as margens do rio Tapajos, emerge o emblema dessa tensao:
a chamada “cidade-pepita”. O termo, amplamente utilizado por seus habitantes,
nasce do orgulho garimpeiro que forja a identidade local — Itaituba é
reconhecida como um dos principais polos de mineracao de ouro da Amazénia
brasileira. A “pepita”, simbolo do metal precioso encontrado nos leitos dos rios,
converteu-se em signo de prosperidade e pertencimento, ao mesmo tempo em
qgue oculta as feridas abertas pela exploragao. Sob o brilho do ouro, persistem a
devastacdo ambiental, o envenenamento das aguas e as desigualdades que
atravessam a vida comunitaria.

Foi nesse espago ambiguo, entre o fascinio e a ruina, que emergiu a
performance Aparigdo Vomitada — agao que percorreu a orla da cidade ao
amanhecer, marcada por gestos rituais de purgagédo, o caminhar em perna-de-
pau e a presenca de uma indumentaria tecida com fibras de bananeira e
sementes sonoras. Situada nesse contexto, a experiéncia nao se reduz a uma
intervencao urbana ou ato politico: constitui um teatro de animag¢ao expandido,
em que corpo, matéria e territério se fundem numa unica entidade animada.

A expressao “cidade-pepita”, portanto, ndo € mero apelido local, mas
metafora de um imaginario que celebra o garimpo como motor de progresso, ao
custo da floresta e da vida. Nas ruas de ltaituba, faixas e adesivos proclamam
“‘garimpeiro ndo é bandido, é trabalhador”, enquanto rios sdo contaminados por
mercurio e terras indigenas ameacadas. E diante desse cendrio saturado que o
gesto performativo se insurge. O vémito que nomeia a obra ndo ¢ literal, mas um
ato de recusa e denuncia: expelir a indignagdo acumulada, purgar o excesso de
discursos que glorificam o ouro e sufocam a floresta. Vomitar, aqui, € insurgir-se
poeticamente contra a idolatria da pepita e afirmar o direito a vida comum.

O presente artigo propbe, portanto, o conceito de corpo-mascara
amazobnida, integrando a fusao entre performer, perna-de-pau, figurino vegetal e

rito do vémito. Diferentemente da mascara tradicional, este corpo-mascara nao

Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianopolis, v. 2, n. 32, p. 65-86, dez. 2025.
DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025065



Mé'N-M()'N Corpo-mascara amazonida: rituais de animacgao e celebragéo na cidade-pepita

oculta para revelar uma outra face: ele se torna meio de amplificacao, dilatagao
e deslocamento, animando a matéria vegetal e a propria cidade. O figurino de
bananeira, tecido em tramas e adornado com sementes que produzem
sonoridades, funciona como objeto-animado, escultura viva que gera gesto,
ritmo, peso, cheiro e som. A presenga em perna-de-pau, por sua vez, aciona o
gigantismo ritual, alterando escalas de percepgao e instaurando um corpo
monumental que opera a relagao com o espaco urbano. O vomito, gesto central,
atua como rito de purgagéo e denuncia, trazendo a tona tanto indignagao quanto
possibilidade de ritual de purificacdo simbdlica.

Ao nomear a experiéncia como featro de animagdo expandido,
inscrevemos o trabalho em uma linhagem que conecta bonecos, mascaras,
objetos e sombras, mas que também reconhece a poténcia do corpo enquanto
suporte animado. Esse dialogo com sombras méveis e narrativas transitivas &
reforgado por autores contemporaneos que investigam teatro de sombras em
contextos migratdrios e interculturais (FAVERO; SANTOS, 2025).

Pesquisadores como Ana Maria (2000) e Valmor Beltrame (2009) ja
apontaram que a génese do teatro de formas animadas esta na capacidade de
gerar presencga através da matéria. Aqui, a matéria nao € externa ao corpo, mas
se funde a ele: a fibra vegetal ndo é objeto inerte, mas companheira de cena,
agéncia vibratil que ressoa com a cidade e com a comunidade. Essa concepgao
também ancora ressonéancia nas reflexdes de Donatella Barbieri (2017) sobre o
figurino como “escultura viva”, assim como nas ideias de Tim Ingold (2013) sobre
aprender com os fluxos da matéria e de Jane Bennett (2010) sobre a vitalidade
dos objetos.

Entretanto, o gesto ndo se esgota na dimensdo estética. Aparicéo
Vomitada inscreve-se no campo do ritual, evocando as categorias de
liminaridade e communitas, apontadas por Victor Turner (2015), e se aproxima
das praticas de performance enquanto evento liminar, corroboradas por Richard
Schechner (2013).

Escolhemos o amanhecer para realizar Aparicdo Vomitada, em um
intervalo conhecido na Amazénia como “hora da visagem” — expressao popular

que designa o tempo liminar das apari¢des ou visagens, quando o visivel e o

Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianopolis, v. 2, n. 32, p. 65-86, dez. 2025.
DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025065



MélN-M()lN Corpo-mascara amazonida: rituais de animacgao e celebragéo na cidade-pepita

invisivel se entrelacam e forcas encantadas atravessam o cotidiano. E o instante
em que a floresta desperta e os corpos se tornam mais porosos as presencas
sutis que habitam o mundo — o que os povos da regidao chamam de encantarias,
manifestagdes de seres da mata, das aguas e dos ventos.

Na trajetoria da agao, ao percorrer a orla em siléncio, mobilizamos
camadas simbolicas que remetem tanto a praticas festivas populares — cortejos
com bonecos gigantes, pernas-de-pau e mascaras — quanto a rituais de
purificagdo. O gesto do vOmito, nesse sentido, é simultaneamente abjecéo e
denuncia: recusa politica as narrativas do garimpo e purgacgao coletiva que
envolve todos os presentes. A comunidade, longe de espectadora passiva,
torna-se parte da cena — entre acolhimento, medo, ameaca e curiosidade,
configurando-se como coautora da experiéncia.

A Amazobnia, aqui, ndo € cenario, mas método e matéria. O figurino feito
de bananeira carrega as memorias de quintais, florestas e resisténcias
cotidianas; as sementes soam como pequenas vozes da mata; o vomito
corporifica a saturacdo de rios contaminados e cidades precarizadas. Essa
dimenséo situada dialoga com as nog¢des de oralitura de Leda Maria Martins
(2003), que nos sugere o lugar do corpo como arquivo € transmissor de memodaria,
e com cosmopoliticas amazdnidas enunciadas por Davi Kopenawa (2015), que
insiste na necessidade de ouvir os espiritos e defender a floresta contra a
devastagcdo. Ao mesmo tempo, aproxima-se do perspectivismo amerindio
apresentado por Eduardo Viveiros de Castro (1996), ao apresentar um corpo que
se transforma em outro — corpo-objeto, corpo-arvore, corpo-ritual — sem
abandonar a condi¢do humana, mas expandindo-a.

A autoria deste artigo € partilhada entre Karina Mateus, performer que
animou a indumentaria e assumiu no corpo o risco da apari¢ao, e Raphael Brito,
artista-pesquisador que atuou como provocador artistico do processo, instigando
atravessamentos e tensionando as escolhas. Com isso, a investigacao deste
artigo sugere uma reflexdo sobre o teatro de animacdo, em suas formas
expandidas, localizando-o como enfrentamento poético-politico na Amazbnia

urbana, preservando suas culturas e saberes e celebrando suas poténcias.

Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianopolis, v. 2, n. 32, p. 65-86, dez. 2025.
DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025065



Mé'N-M()'N Corpo-mascara amazonida: rituais de animacgao e celebragéo na cidade-pepita

Pesquisa-criagcao como travessia da episteme metodoldgica

A pesquisa que deu origem a performance Aparicdo Vomitada se constitui
no campo da pesquisa-criagao, constituindo a pratica do pensar e fazer como
movimentos indissociaveis e em permanente retroalimentacdo. Como afirma
Josette Féral, “a pesquisa-criacdo se estabelece no entrelagcamento do fazer e
do pensar, onde o ato artistico € simultaneamente pratica e teoria” (FERAL,
2009, p. 8). Nesse horizonte, o gesto artistico ndo é apenas resultado, mas o
proprio método de investigagao. No caso em estudo, cada etapa — da coleta de
fibras de bananeira ao primeiro ensaio em perna-de-pau, do gesto do vomito ao
amanhecer na orla — foi vivida como dispositivo de pensamento, lugar de
interrogacéo critica do corpo e do territério. Nao partimos de uma neutralidade,
mas de um corpo saturado de fumaga, de quintais, de garimpo, de medo e de
desejo de purgagao.

Essa escolha metodolégica implicou assumir uma perspectiva
autoetnografica, na qual recorremos as proprias memdrias e experiéncias como
fonte de criagdo e analise. A evocacéao da infancia em quintais amazonidas, das
arvores frutiferas, como manga, acerola, seriguela e jaca, e da convivéncia com
a fumacga da lixeira comunitaria reaparece na confeccédo do figurino de fibras,
nos sons das sementes, no gesto de vomitar. A performance €&, nesse sentido,
arquivo vivo: um corpo que carrega quintais inteiros e os devolve em aparigao.
Esse procedimento dialoga com a nogao de oralitura de Leda Maria Martins, para
quem “a oralitura € o corpo em performance como lugar de meméria, inscrigéo e
transmissdo” (MARTINS, 2003, p. 45). Tal reflexdo permite observar a
performance ndo apenas como gesto estético, mas como atualizagdo de
memodarias ancestrais em territdrio urbano amazénida.

A construgédo do figurino e dos aderecos também integrou o método.
Coletamos folhas de bananeira secas, deixamos repousar ao sol, tramamos
fibras, amarramos com fios rusticos, inserimos sementes que, ao balancar,
produziam som, e adaptamos um chapéu-batéia que remetia a lida do garimpo.
Esse inventario de materialidades é categorizado como arquivo metodoldgico:

cada fibra e cada semente séo parceiros animados que co-dramatizaram a cena.

Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianopolis, v. 2, n. 32, p. 65-86, dez. 2025.
DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025065



MélN-MélN Corpo-mascara amazonida: rituais de animagao e celebragéo na cidade-pepita

Essa documentagao — composta por diarios, fotografias de processo e reflexdes
escritas — constitui fonte de analise tdo importante quanto o ato performatico
em si. O figurino se apresenta, portanto, como método de pesquisa que, ao ser

tecido, ele também tecia perguntas e questionamentos.

|

|}

/, ,“;'w'_' P
A )

Figura 1 — Tecendo e costurando saia do corpo-mascara amazonida.
Foto: Acervo pessoal de Karina Mateus.

Outro aspecto fundamental foi a construgdo de protocolos de risco e de
ética comunitaria. A performance emergiu em um territério atravessado por
tensdes politicas em torno do garimpo. Em determinadas etapas do processo,
cogitamos cancelar a agao diante de ameacas de que poderiam atear fogo no
corpo mascarado. O medo, no entanto, foi contrabalangado pelo apoio de
vizinhos e familiares que ajudaram a preparar as pernas de pau e
acompanharam até a orla. Esse jogo de risco e acolhimento evidencia que a
pesquisa nao foi um ato solitario, mas implicou uma rede comunitaria de
coautoria, que se envolveu tanto na confeccdo da indumentaria quanto no
acompanhamento da apari¢gdo. Ao assumir essa dimensao, o trabalho insere-se
na tradicao de um teatro do comum, em que a cena € inseparavel das pessoas
que a tornam possivel.

Essa partilha coletiva metodolégica reflete um principio maior: pensar a
performance ndo como produto individual, mas como trama de relagdes entre

corpos, materiais e comunidades. Trata-se, portanto, de uma metodologia viva,

Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianopolis, v. 2, n. 32, p. 65-86, dez. 2025.
DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025065



MélN-M()lN Corpo-mascara amazonida: rituais de animacgao e celebragéo na cidade-pepita

situada e coletiva, que enraiza a pesquisa na propria Amazdnia, como campo

epistemoldgico e politico.

Tecelagens vegetais como tecnologia de animagao amazénida
A indumentaria concebida para Aparicdo Vomitada constitui-se como
nucleo da investigagcdo e, ao mesmo tempo, como dispositivo dramaturgico.
Trata-se de um objeto animado que pulsa junto ao corpo, gerando fricgdes entre
o humano e o vegetal, entre o sujeito e o territério. O processo de criagao,
envolveu a coleta de folhas de bananeira ja secas, a secagem ao sol, o trangado
artesanal, a amarracdo com fios rusticos, a insercdo de sementes que, ao
balangar, produziam sonoridades, e a adaptacdo de um chapéu-batéia que
remetia ao trabalho do garimpo — inventario de materialidades que evidenciam
os gestos de memoria, inscrigdo e resisténcia. Como apontam os estudos sobre
figurino, hd uma dimensao de agéncia que ultrapassa a fungao utilitaria ou

estética. Donatella Barbieri argumenta:

O figurino em performance ndo pode ser entendido apenas como
suporte da agdo, mas como presenga material que atua no tempo e no
espaco, transformando e sendo transformado pelo corpo que o veste.
Ele carrega consigo memdrias culturais, marcas sociais, poténcias
simbdlicas que emergem no contato com o publico. (BARBIERI, 2017,
p. 33).

Essa afirmacgao ilumina a experiéncia amazoénida: a fibra da bananeira ndo
“veste” o corpo, mas o altera, impondo peso, ritmo, cheiro e som, animando o
performer e sendo animada por ele. A opgédo pelo uso da bananeira nao foi
arbitraria. A planta, abundante nos quintais amazbnicos, carrega consigo
memorias de infancia, praticas comunitarias e o ciclo constante de nascimento,
queda e renascimento de suas folhas. Desta forma, mais uma vez, é possivel
ecoar a proposi¢cao de Tim Ingold sobre a aprendizagem com a matéria, em que
diz: “Nao é o artesdo que impde forma a matéria inerte, mas a matéria que guia
o gesto do artesao, que ensina o ritmo de sua transformacao. O fazer € uma

correspondéncia, ndo uma imposicao” (INGOLD, 2013, p. 92).

Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianopolis, v. 2, n. 32, p. 65-86, dez. 2025.
DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025065



MélN-M()lN Corpo-mascara amazonida: rituais de animacgao e celebragéo na cidade-pepita

Ao tracar a bananeira, ndo se buscava impor uma forma fixa, mas deixar-

se conduzir pela textura, pela resisténcia e pelo som que a matéria oferecia. O

figurino nasceu, assim, como escultura viva, em constante dialogo com a mao

que o moldava e com o corpo que viria a anima-lo. Essa perspectiva ressoa
dialogo com as reflexbes de Jane Bennett, quando afirma:

A vitalidade da matéria esta na sua capacidade de afetar e ser afetada,

na sua poténcia de gerar acdo. Reconhecer essa vitalidade é

reconhecer que os objetos ndo sao passivos, mas participantes ativos
do mundo (BENNETT, 2010, p. 13).

O figurino de Aparigdo Vomitada atuou como parceiro animado da cena:
Seus sons ecoavam no espacgo urbano, suas fibras se moviam ao vento da orla,
seu peso transformava o caminhar em perna-de-pau. O corpo nao apenas
habitava a indumentaria; era habitado por ela. Salientamos ainda que a
concepgdo do chapéu-batéia como elemento central da indumentaria
reconfigurou simbolicamente a presenga do garimpo na performance. A batéia é
um grande recipiente em forma de concha ou gamela, tradicionalmente feito de
madeira ou metal, utilizado pelos garimpeiros para lavar o cascalho dos rios e
separar as pepitas de ouro. Trata-se, portanto, de um objeto diretamente
associado ao trabalho minerador e as narrativas de riqueza que sustentam a

identidade da chamada “cidade-pepita”.

Figura 2 — Teste de chapéu-batéia sobre a cabeca.
Foto: Acervo pessoal de Karina Mateus.

Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianopolis, v. 2, n. 32, p. 65-86, dez. 2025.
DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025065



Mé'N-M()'N Corpo-mascara amazonida: rituais de animacgao e celebragéo na cidade-pepita

Ao ser transformada em chapéu e integrada ao corpo-mascara, a batéia
foi deslocada de sua fungcdo pragmatica para se tornar mascara ritual,
instrumento de denuncia e reapropriagao critica. Nesse gesto, atualiza-se o que
Henryk Jurkowski descreve em relacdo as transformagdes do teatro de
animacao: “Os objetos, arrancados de seu uso cotidiano, adquirem uma nova
vida no palco, transformando-se em signos de outra ordem, instaurando
realidades paralelas que dialogam com o espectador’ (JURKOWSKI, 2014, p.
57). O chapéu-batéia, ao ser elevado a condicdo de indumentaria, deixou de ser
utensilio de extracéo para se tornar signo de resisténcia: coroa ritual de denuncia
que inscreve no corpo-mascara a recusa as logicas predatérias do garimpo.

Assim, o figurino instaurou uma dramaturgia prépria. Sua sonoridade, seu
peso e seu cheiro produziram uma partitura ritmica que marcou o andamento da
aparicao; sua visualidade, marcada pela textura aspera da bananeira e pela
rusticidade das amarragdes, construiu uma estética de precariedade e
organicidade; sua simbologia, entre quintais e garimpo, encarnou a ambivaléncia
da Amazodnia urbana contemporanea. Em outras palavras, o figurino foi a prépria
tecnologia de animacao vegetal que permitiu a performance transitar entre o

ritual e a intervengdo comunitaria, entre a celebragéo e a denuncia.

Corpo-mascara amazénida
O uso da perna-de-pau em Aparicdo Vomitada instaurou um corpo-
mascara, uma figuracdo ampliada que excede a presenca individual e se
converte em signo coletivo. Essa construgcédo resulta da fusdo entre corpo,
figurino vegetal e gesto ritual, construindo uma entidade hibrida: humano e
vegetal, sujeito e objeto, individuo e comunidade. Trata-se de um corpo-mascara
amazbnida, forjado no entrelacamento entre quintais, memoarias de infancia, ritos
de purgagado e tecnologias populares de animagdo. Sobre isso, Ana Maria
Amaral nos aponta que:
A mascara nao é somente objeto que cobre o rosto ou que esconde a
identidade. Ela é, antes, um ser que anima e é animado, instaurando
uma outra realidade. Ao vestir uma mascara, ndo se ftrata de

representar, mas de tornar-se outro, de instaurar um estado de
presencga que ultrapassa a individualidade do ator. Nesse sentido, a

Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianopolis, v. 2, n. 32, p. 65-86, dez. 2025.
DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025065



Mé'N-Mé'N Corpo-mascara amazonida: rituais de animagao e celebragéo na cidade-pepita

mascara € mediadora entre mundos, lugar de passagem e de
transformagao (AMARAL, 2000, p. 47).

A experiéncia amazénida amplia essa nogao: o corpo-mascara nao se
limita a uma pecga sobre o rosto, mas se expande pelo corpo inteiro, animando e
sendo animado por fibras de bananeira, sementes soantes e pela
monumentalidade da perna-de-pau. Esse corpo expandido se converte em
mascara ambulante, mediando mundos simbdlicos e territérios concretos:

floresta, cidade, garimpo, comunidade.

Figura 3 — Teste de figurino com saia de folha de bananeira.
Foto: Acervo pessoal de Karina Mateus.

O gigantismo, produzido pela altura das pernas-de-pau, amplificou essa
condi¢do. Tornou o corpo visivel de longe, impondo presenga e reconfigurando
a escala darua. A figura ndo era mais apenas uma performer, mas uma apari¢ao.

Nesse sentido, podemos pensar o corpo-mascara amazdnida como atualizagao

Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianopolis, v. 2, n. 32, p. 65-86, dez. 2025.
DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025065



MélN-M()lN Corpo-mascara amazonida: rituais de animacgao e celebragéo na cidade-pepita

de praticas festivas afroindigenas, nas quais o corpo se torna veiculo de forcas
outras. Leda Maria Martins afirma:
O corpo, lugar de meméria, € também lugar de inscricédo e de transito.
Nas performances da oralitura, o corpo encarna ancestralidades,
desloca tempos, reescreve histérias silenciadas. Ele ndo apenas

representa, mas reatualiza praticas e saberes que se projetam no
presente como forga politica. (MARTINS, 2003, p. 87).

O corpo-mascara de Aparicdo Vomitada inscreve-se nessa linhagem: ele
nao oculta, mas revela, inscreve e reatualiza. Carrega consigo memorias de
quintais e da floresta, mas também a urgéncia de um presente atravessado pela
violéncia do garimpo. E, portanto, corpo-ritual que denuncia e celebra, que se
expoe como ferida e, ao mesmo tempo, como poténcia comunitaria. Davi
Kopenawa, ao narrar a cosmologia yanomami, observa que:

Os xapiri descem para dancar e brincar em nossos corpos. Eles sédo
imagens-espiritos que dao forca e vida, que nos protegem e ensinam.
Quando dangam, nossos corpos ndo sao apenas Nossos: eles se

tornam lugares de passagem, onde outros seres podem viver e falar.
(KOPENAWA,; ALBERT, 2015, p. 213).

Essa descrigcdo ressoa com a experiéncia amazdnida aqui analisada. O
corpo em perna-de-pau, vestido de bananeira e atravessado pelo rito do vomito,
tornava-se corpo de passagem, habitado por vozes da mata, por indignag¢des
coletivas, por memorias ancestrais. A aparicdo nao era apenas protesto politico:
era também dancga de espiritos, gesto de defesa da floresta, rito de reativagao
do desejo coletivo.

Além disso, a perna-de-pau como tecnologia de gigantismo coloca a
experiéncia em dialogo com tradigbes populares de rua, como 0s bonecos
gigantes de Olinda, os cortejos carnavalescos e as festas de Sdo Jodo. Como
afirma Zeminian, “o corpo gigante atua como metafora da propria comunidade
que ele encarna” (ZEMINIAN, 2022, p. 142). Nesse caso, a metafora ndo era
apenas coletiva, mas também territorial: 0 corpo gigante encarnava a propria
Amazbnia em luta, ora ferida, ora exuberante, ora indignada.

Assim, o corpo-mascara amazobnida pode ser observado como categoria
de analise e como pratica artistica. Como categoria, ele amplia o campo do teatro

de animacao ao deslocar o foco do objeto externo — como os bonecos e as

Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianopolis, v. 2, n. 32, p. 65-86, dez. 2025.
DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025065



MélN-MélN Corpo-mascara amazonida: rituais de animagao e celebragéo na cidade-pepita

mascaras — para o corpo-objeto hibrido que emerge da fusdo entre matéria viva
e gesto ritual. Como pratica, ele se inscreve na tradicdo de resisténcia das
comunidades amazodnicas, animando fibras, sementes e espagos urbanos em

gesto de celebragéo e denuncia.

Figura 4 — Corpo-mascara amazonida Aparicdo Vomitada em Itaituba-PA.
Foto: Acervo pessoal de Karina Mateus.

O gigantismo ritual operado pelas pernas-de-pau constituiu-se como
nucleo da dramaturgia, tornando visivel e audivel aquilo que, em escala
ordinaria, permaneceria silenciado. O corpo-mascara amazbnida, resultado
desse processo, € uma presenca animada que condensa rito, denuncia e
celebracdo. E, ao mesmo tempo, mascara ambulante e aparicdo politica, corpo

de memoria e corpo de futuro.

Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianopolis, v. 2, n. 32, p. 65-86, dez. 2025.
DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025065



Mé'N-M()'N Corpo-mascara amazonida: rituais de animacgao e celebragéo na cidade-pepita

Vomitar o mundo em rito de purgacao

O gesto do vOmito em Aparicdo Vomitada nao se realizou como ato
fisiolégico literal, mas como ato ritual do corpo-mascara amazdnida. Ao assumir
a perna-de-pau e vestir a indumentaria de bananeira, o corpo expandido ja nao
era apenas corpo humano, mas mascara ambulante, entidade animada que
transitava entre mundos e escalas. Nesse estado, o voOmito ndo partiu de um
sujeito individual, mas da propria mascara: foi a mascara que recusou, que
expeliu, que purgou simbolicamente os excessos da “cidade-pepita”. O gesto,
portanto, precisa ser compreendido como dramaturgia animada — uma
linguagem em que a mascara nao oculta, mas denuncia. Ana Maria Amaral

observa que:
A mascara nao se limita a encobrir uma face. Ela &, por si mesma, um
ser que instaura outra realidade, mediando o humano e o sobre-
humano. Ao animar a mascara, o performer ndo representa: ele se

torna passagem para outras forgas, habitado por uma alteridade que
se manifesta em cena. (AMARAL, 2000, p. 47).

Essa reflexdo esclarece a metafora do vémito sobre o corpo-mascara,
abordado neste artigo, em sua poténcia de atravessamento. A mascara animada
pela indumentaria vegetal e pelo gigantismo da perna-de-pau operou como canal
para traduzir o que parte da “cidade-pepita” contém e reprime: indignacéo,
saturagao, violéncia, veneno. O vémito foi, assim, gesto de mascara, presenga
animada, encantada e ritualistica. Nesse horizonte, o rito de purgacao instaurou

também uma condicdo liminar. Victor Turner define que:
Os ritos de passagem instauram uma situacgao liminar em que a ordem
cotidiana €& suspensa e os participantes entram em estado de
indefinicdo. Nesse momento, as normas sao invertidas, os corpos
atravessam experiéncias de abjecao ou sacralizagao, e a comunidade
inteira se vé& implicada na transformacao. O rito, ao mesmo tempo que

expbe a crise, oferece mecanismos de regeneragdo simbdlica.
(TURNER, 2015, p. 104).

O corpo-mascara amazbnida, ao vomitar indignacdo, instaurou
exatamente esse estado liminar. A comunidade, convocada pela aparicao,
oscilou entre ameacga e acolhimento, medo e curiosidade. O gesto de purgacao
foi experiéncia de communitas, ocasiao em que o corpo gigante e mascarado se

tornou catalisador de uma indignacgao coletiva. A dimenséao performatica desse

Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianopolis, v. 2, n. 32, p. 65-86, dez. 2025.
DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025065



Mé'N-M()'N Corpo-mascara amazonida: rituais de animacgao e celebragéo na cidade-pepita

risco também se articula com Schechner, que ressalta o carater limitrofe da
performance:
A performance nao é apenas representagdo, mas comportamento
restaurado, repeticao transformada de a¢des que carregam memoria e
poténcia. Ao incluir gestos que beiram o intolerdvel — dor, exposicao,
risco —, a performance reinscreve no corpo a experiéncia social da

violéncia, convertendo-a em linguagem partilhada. (SCHECHNER,
2013, p. 54).

Em Itaituba, esse risco foi real: a performer ouviu ameacas e precisou
contar com a rede de apoio de familiares e vizinhos para acompanhar a agao. O
manejo do medo e do cuidado integrou a propria metodologia. A mascara
gigante, ao vomitar indignacdo, também expds vulnerabilidade: era corpo
animado que poderia ser atacado, queimado, destruido.

E, no entanto, foi sustentado pela communitas que se formou em torno da
trajetéria do gesto no amanhecer da cidade. Ao expelir metaforicamente a
violéncia da “cidade-pepita”, o corpo mascarado assumiu papel xamanico-
politico, atualizando praticas de purificacao e resisténcia. Como nos remete Davi
Kopenawa:

Quando os xapiri descem, entram em nossos corpos e, por meio de
seus cantos, fazem vomitar aquilo que esta envenenado. Esse vomito
nao é apenas do corpo, mas do mundo, € o modo de expelir a morte

que os brancos espalham com suas mercadorias. (KOPENAWA,;
ALBERT, 2015, p. 219).

O corpo-mascara amazébnida, nesse sentido, vomitou pelo territorio. Ele
purgou, em metafora visceral, o excesso toxico da “cidade-pepita”. Ao
transformar indignagcdo em rito animado, produziu pedagogia da recusa,
instaurando no espaco urbano uma mascara ritual que denunciava e, a0 mesmo

tempo, celebrava a possibilidade de viver em comum.

A mascara e a comunidade em estado de guerra/festa

O corpo-mascara amazénida s6 se completou no instante em que foi
percebido pela comunidade. A aparicdo em ltaituba ndo se deu em espaco
protegido, mas na orla da cidade, em contato direto com moradores,

comerciantes, trabalhadores e curiosos no amanhecer do dia. A indumentaria de

Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianopolis, v. 2, n. 32, p. 65-86, dez. 2025.
DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025065



Mé'N-M()'N Corpo-mascara amazonida: rituais de animacgao e celebragéo na cidade-pepita

bananeira, as pernas-de-pau, as sementes soantes e o gesto de purgacgao nao
tinham destinatario pré-definido: foram langados a rua, onde encontraram
acolhimento, rejeicao, medo e ameacga. A cena aberta no espacgo publico, em
que o corpo-mascara animou em risco sua trajetoéria foi, por sua vez, animado
pelas respostas comunitarias. Essa relagdo se aproxima do que Augusto Boal
corroborava como dimensao politica do teatro:
O teatro ndo é apenas um evento estético: € um ensaio da realidade.
No instante em que o espectador deixa de ser passivo e passa a reagir,
a interferir ou a ser afetado, ele ja participa do acontecimento. O teatro
do oprimido mostra que ndo ha separacéo rigida entre palco e plateia,

mas um continuo em que todos sao sujeitos da agao. (BOAL, 1996, p.
15).

Na experiéncia amazbnida, n&o se tratou de aplicar técnicas de Boal, mas
de distinguir que o corpo-mascara provocou reagdes que dissolveram fronteiras:
vizinhos colaboraram na preparacdo das pernas-de-pau, familiares
acompanharam a travessia até a orla, transeuntes ameagaram com fogo,
criangas riram, curiosos fotografaram. O campo de recepcéao foi também campo
de criagado. Essa dimensao comunitaria € inseparavel da légica da festa. Rubim
observa que:

A festa ndo é apenas entretenimento ou consumo, mas momento em
que a comunidade se reconhece e se reinventa. Ela articula dimensdes
estéticas, sociais e politicas, produzindo sentidos de pertencimento.
Em contextos de conflito, a festa pode ser também espaco de denudncia

e de resisténcia, convertendo-se em arena de disputas simbdlicas.
(RUBIM, 2012, p. 63).

Se a festa urbana de Itaituba se organiza em torno do ouro e do garimpo,

a aparicado mascarada se inscreveu como contrafesta: ndo celebracao da pepita,

mas recusa dela. O corpo-mascara transformou a orla em palco de celebragao

insurgente, em que a prépria comunidade se viu implicada. Uns se

reconheceram, outros se ofenderam, mas todos foram interpelados. Essa funcao

da recepcgao é central também no campo do teatro de formas animadas. Valmor
Beltrame ressalta:

No teatro de animacéo, a presenca do objeto ou da mascara néo é

autossuficiente. Ela exige a partilha do olhar. E no instante em que o

publico reconhece vida naquele objeto que ele se torna plenamente
animado. O espectador ndo é apenas receptor, mas coautor da

Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianopolis, v. 2, n. 32, p. 65-86, dez. 2025.
DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025065



Mé'N-M()'N Corpo-mascara amazonida: rituais de animacgao e celebragéo na cidade-pepita

animacgao, pois é sua crenga que completa a cena. (BELTRAME, 2009,
p.71).

Na performance em ltaituba, foi justamente a recepgdo que completou a
cena: a mascara vegetal sé existiu plenamente quando a comunidade a
reconheceu, seja como ameaga, seja como visagem, seja como denuncia. A
reacao do outro nao foi periférica, mas constitutiva. A mascara caminhava
animada pela performer, mas também pelo olhar, pelo riso, pelo medo e pela
ameaca dos que a viam.

Essa dimensao de risco e cuidado €, portanto, inseparavel da obra. O
corpo mascarado sO podia existir porque havia uma rede que sustentava sua
vulnerabilidade. Familiares e vizinhos, ao acompanhar a ac¢ao, tornaram-se
escudo simbdlico; a propria cidade, ao reagir de modos multiplos, tornou-se
dramaturgia. A mascara n&o foi apenas objeto animado pelo performer, mas foi
também corpo animado pela agao coletiva comunitaria.

O corpo-mascara amazdnida, nesse encontro, revelou sua fungao maior:
ser espelho ritual em que a comunidade se vé, se questiona e se transforma. A
recepc¢ao, longe de ser resposta posterior, foi parte integrante do rito, atualizando
a dimensao comunitaria do teatro de animagao, em que o corpo caminhou em

rede, em risco e em celebragéo insurgente.

Territério amazoénida no teatro de animacao

A performance Aparigcdo Vomitada delineia contribuicbes especificas para
o campo do teatro de animacdo ao propor o conceito de corpo-mascara
amazbnida como dispositivo critico, estético e metodoldgico. Ao fundir figurino,
territério e rito, a experiéncia demonstra que a animagao nao se limita a objetos
manipulados, mas pode envolver a matéria viva, o espaco urbano e as redes
comunitarias.

O figurino de fibras de bananeira foi concebido como escultura viva que
instaura dramaturgia propria. As fibras secas, ao ranger sob o movimento,
produzem sonoridades que integraram a partitura cénica; o peso e a aspereza
alteraram a cadéncia do caminhar; o cheiro vegetal impregnava o espaco,

expandindo a percepcao dos presentes. Donatella Barbieri nos provoca que:

Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianopolis, v. 2, n. 32, p. 65-86, dez. 2025.
DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025065



Mé'N-M()'N Corpo-mascara amazonida: rituais de animacgao e celebragéo na cidade-pepita

O figurino ndo deve ser compreendido como vestimenta ilustrativa, mas
como corpo expandido que age sobre a cena. Ele é escultura viva,
capaz de gerar dramaturgia propria: cria resisténcias, altera
movimentos, produz atmosferas. Sua materialidade é agente, nao
acessorio. O performer nao ‘usa’ o figurino; ele entra em simbiose com
ele, sendo continuamente transformado por sua presenca (BARBIERI,
2017, p. 29).

Nesse sentido, o figurino de bananeira ndo apenas compds a mascara
amazoébnida: ele foi a mascara. Ao cobrir, alterar e animar o corpo, tornou-se
indumentaria-ritual que instaurava outra realidade, ampliando o conceito de
mascara no teatro de animagao para além do aderecgo facial, configurando um
corpo inteiro mascarado pela matéria vegetal.

Essa contribuicdo ndo se restringe ao figurino. O territorio amazdnida
também se fez cena animada. Realizada na orla de ltaituba, a performance
converteu a “cidade-pepita” em mascara coletiva, convocando tanto o rio
Tapajos, o sol do amanhecer e o vento, quanto as reagdes da comunidade —
que oscilaram entre acolhimento, ameaca e curiosidade. Nesse sentido, o
espaco urbano funcionou como coautor da dramaturgia.

Essa conversao do espaco urbano em coautor encontra ressonancia em
praticas de teatro de sombras migrantes que exploram o transito entre culturas
e territérios como modo de criagao partilhada, promovendo experiéncias de
deslocamento sensivel e didlogo intercultural (FAVERO; SANTOS, 2025). Essas
experiéncias evidenciam como o gesto animador pode emergir da propria
relacao entre corpo, deslocamento e comunidade, e ndo apenas da manipulagao
de objetos cénicos. Nessa perspectiva ampliada, a perspectiva de Tim Ingold
oferece uma base conceitual para compreender o ambiente como agente ativo

das ag¢des humanas:

O ambiente ndao € um pano de fundo neutro para a agdo humana. Ele
¢é tecido de linhas, fluxos e forgas que guiam e transformam aqueles
que o habitam. Fazer é corresponder a esses fluxos, aprender com
eles, deixar-se atravessar por sua vitalidade (INGOLD, 2013, p. 97).

Ao integrar territorio e corpo-mascara, Aparicdo Vomitada revelou que a
animacao pode estender-se para além da manipulacdo de objetos, ativando

ecologias, atmosferas e contradiges coletivas. A experiéncia, por fim, delineou

Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianopolis, v. 2, n. 32, p. 65-86, dez. 2025.
DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025065



Mé'N-M()'N Corpo-mascara amazonida: rituais de animacgao e celebragéo na cidade-pepita

um protocolo metodoldgico que pode inspirar outros contextos: a criacao de
corpos-mascara enraizados no territério, o uso de materiais locais como
indumentarias animadas e a instauragao de rituais de recusa que interpolem
comunidades. Como afirma Ana Maria Amaral:
O teatro de formas animadas néo se restringe a bonecos, mascaras ou
objetos tradicionais. Ele se define pela capacidade de instaurar
alteridade, de animar a matéria para que ela se torne presenca. Nesse
sentido, qualquer corpo, figurino ou espago pode ser animado, desde

que seja capaz de gerar outra realidade e instaurar a experiéncia do
outro (AMARAL, 2000, p. 52).

Essa compreensao ressoa na performance, onde o corpo-mascara
amazobnida animou fibras, sementes, pernas-de-pau, territério e comunidade,
instaurando realidades paralelas. O rito do vémito metaférico pode ser entendido
como um protocolo de recusa: recusar o envenenamento dos rios, recusar a
celebragdo da pepita, recusar a logica extrativista. Nao se trata de gesto
individual, mas de acdo compartilhada, envolvendo redes de cuidado e risco
assumido coletivamente.

Assim, as contribuigbes amazbnidas ao teatro de animagdo se
manifestam em trés frentes interdependentes: o figurino como dramaturgia viva,
o territério como cena animada e a recusa como protocolo metodolégico. Ao
condensar essas dimensdes, 0 corpo-mascara amazdbnida se apresenta como
categoria conceitual e pratica replicavel, capaz de ampliar o repertério do teatro
de animacgéo contemporaneo e tensionar suas fronteiras ao inscrevé-lo no chao

da Amazobnia.

Amazénia como mascara do mundo

A analise de Aparicdo Vomitada permite compreender que o corpo-
mascara amazénida nao é apenas figuragao estética, mas categoria conceitual
que amplia o horizonte do teatro de animacgao. O encontro entre figurino vegetal,
gigantismo da perna-de-pau e rito de purgagao constituiu um dispositivo critico

enraizado no territério e animado pela comunidade. A Amazdnia nao foi cenario,

Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianopolis, v. 2, n. 32, p. 65-86, dez. 2025.
DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025065



Mé'N-Mé'N Corpo-mascara amazonida: rituais de animacgao e celebragéo na cidade-pepita

mas método; ndo foi contexto, mas cena; nao foi paisagem, mas mascara. Ana
Maria Amaral reitera que:
O teatro de formas animadas revela a poténcia da alteridade. Bonecos,
mascaras, objetos e sombras instauram presengas que deslocam o
olhar e reorganizam o real. A forga da animag&o n&o esta na imitagao
da vida, mas em fazer surgir outra vida, instaurando mundos paralelos.
Nesse sentido, o teatro de animagédo ndo é apenas técnica, mas

ontologia: a criagdo de outras realidades pela via da animacgao.
(AMARAL, 2000, p. 58).

O corpo-mascara amazbnida confirma e expande essa ontologia: ele ndo
apenas representou indignagdo, mas a tornou presenga animada. O vOmito
metafdrico, a mascara vegetal e o gigantismo ritual instauraram uma realidade
paralela na “cidade-pepita”, convertendo a rua em espago de purgacdo e
denuncia. Ao mesmo tempo, a experiéncia revela que o teatro de animacgao
precisa ser pensado em dialogo com territorios especificos, tal qual Henryk
Jurkowski nas seguintes consideragoes:

O teatro de formas animadas se ftransforma continuamente,
apropriando-se de tradigdes e contextos. Ele ndo é patriménio fixo, mas
pratica em movimento, que se atualiza na relagdo com culturas, festas,
ritos e comunidades. Sua vitalidade reside nessa capacidade de

metamorfose, de assumir novos corpos e novas fungdes sociais.
(JURKOWSKI, 2014, p. 61).

Nesse horizonte, a contribuicdo amazdnida nao é periférica, mas central.
O corpo-mascara em Aparicdo Vomitada mostra que o teatro de animacéo pode
nascer do encontro entre quintais, florestas, cidades e comunidades, produzindo
mascaras que sdo, ao mesmo tempo, denuncia e celebracio. Ele revela que a
animacgao nao esta restrita a bonecos de palco, mas pode emergir do proprio
corpo transformado em indumentaria viva, em mascara ambulante, em ritual
comunitario.

O corpo-mascara amazbnida, ao purgar indignacdo e mobilizar a
communitas, revela o teatro de animagdo como gesto ritual de resisténcia e
partilha. Sua aparicdo na “cidade-pepita” faz do espaco urbano um territério em
disputa simbdlica, onde a celebragdo e o conflito se misturam, instaurando um

rito de purificagao coletiva.

Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianopolis, v. 2, n. 32, p. 65-86, dez. 2025.
DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025065



MélN-MélN Corpo-mascara amazonida: rituais de animacgao e celebragéo na cidade-pepita

A Amazbnia emerge, assim, ndo como margem, mas como centro de
pensamento e invengdo cénica. Aparicdo Vomitada convoca o teatro de
animacao a escutar o rumor da floresta e a vibrar com a matéria viva: corpo,
mascara e territorio entrelacados em celebragdo insurgente. Nesse
entrelagcamento, o corpo-mascara amazdnida se afirma como conceito e pratica,

categoria que pensa e age, capaz de reencantar o mundo pela arte.

Referéncias

AMARAL, Ana Maria. Teatro de Formas Animadas. Sdo Paulo: EDUSP, 2000.

BARBIERI, Donatella. Costume in Performance: Materiality, Culture, and the Body. London;
New York: Bloomsbury, 2017.

BELTRAME, Valmor Nini. Principios técnicos do trabalho do ator-animador. /n: BELTRAME,
Valmor Nini (org.). Teatro de Animagao: principios e poéticas. Floriandpolis: UDESC, 2009, p.
63-79.

BENNETT, Jane. Vibrant Matter: A Political Ecology of Things. Durham; London: Duke
University Press, 2010.

BOAL, Augusto. Teatro do Oprimido e outras poéticas politicas. Rio de Janeiro: Civilizagdo
Brasileira, 1996.

FAVERO, Alexandre Gindri; SANTOS, Jovani Antonio dos. Migrantes: teatro de sombras como
ferramenta de reflex&o, incluséo e dialogo intercultural. Revista Méin-Méin: Revista de
Estudos sobre Teatro de Formas Animadas, Floriandpolis, v. 1, n. 31, jun. 2025, p. 115-128.
DOI: 10.5965/2595034701312025115.

FERAL, Josette. La recherche-création: définition, spécificités et enjeux. L’Annuaire Théatral,
[s. ], n. 44, 2009, p. 5-22.

INGOLD, Tim. Making: Anthropology, Archaeology, Art and Architecture. London; New York:
Routledge, 2013.

JURKOWSKI, Henryk. Aspects of Puppet Theatre. London; New York: Bloomsbury, 2014.

KOPENAWA, Davi; ALBERT, Bruce. A queda do céu: palavras de um xama Yanomami. Sao
Paulo: Companhia das Letras, 2015.

MARTINS, Leda Maria. Afrografias da meméria: o reinado do Roséario no Jatobda. Belo
Horizonte: Mazza Edigdes, 2003.

Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianopolis, v. 2, n. 32, p. 65-86, dez. 2025.
DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025065



MC’HN_M[’"N Corpo-mascara amazonida: rituais de animagao e celebragéo na cidade-pepita

RUBIM, Antonio Albino Canelas. Estudos da festa: politica e cultura. Revista Famecos, Porto
Alegre, v. 19, n. 2, maio/ago. 2012, p. 59-67.

SCHECHNER, Richard. Performance Studies: An Introduction. 3. ed. London; New York:
Routledge, 2013.

TURNER, Victor W. O processo ritual: estrutura e antiestrutura. Petrépolis: Vozes, 2015.

VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. Os pronomes cosmoldgicos e o perspectivismo
amerindio. Mana, Rio de Janeiro, v. 2, n. 2, 1996, p. 115-144.

ZEMINIAN, Paulo de Tarso. Performance de rua: ativismo com bonecos gigantes. 2022. Tese
(Doutorado em Estética e Histéria da Arte) — Universidade de Sao Paulo, Sao Paulo, 2022.
DOI: 10.11606/T.93.202.

Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianopolis, v. 2, n. 32, p. 65-86, dez. 2025.
DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025065



