
  
REVISTA DE ESTUDOS SOBRE TEATRO DE FORMAS ANIMADAS:  
O PALCO DA CELEBRAÇÃO: RITUAIS, FESTIVIDADES E COMUNIDADE 
Florianópolis, v. 2, n.32 p. 130-162, dez. 2025  
E - ISSN: 2595.0347 

 
 

 

 

 

 
Estilo, genealogia e tradição performativa: vozes 

do Legong em Bali. Uma entrevista com Anak 
Agung Gede Oka sobre o Legong Peliantan  

 

Igor de Almeida Amanajás 
Universidade Estadual de Campinas - UNICAMP (São Paulo, BR) 

 

 
Figura 1 - Anak Agung Gede Oka Dalem dançando o legong Semara dahana.  

Ubud - Bali, 2025. Acervo do autor.  



131   
 

  131   
 

 

 
Estilo, genealogia e tradição performativa:vozes do Legong em Bali.  

Uma entrevista com Anak Agung Gede Oka sobre o Legong Peliantran  

 

 

 
Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianópolis, v. 2, n. 32, p .130-162, dez. 2025 

DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025130 

DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025130 

 

Estilo, genealogia e tradição performativa: vozes do Legong em Bali. Uma 
entrevista com Anak Agung Gede Oka sobre o Legong Peliantan1 
 

Igor de Almeida Amanjás2 

 
Resumo: A entrevista com Anak Agung Gede Oka Dalem oferece um panorama aprofundado 
sobre a formação e consolidação do estilo de legong de Peliatan, desde sua chegada a partir de 
Sukawati até sua difusão internacional. O depoimento resgata o papel fundamental de mestres 
como I Wayan Lotring, Gusti Biang Sengog e Anak Agung Gede Mandera, destacando os 
elementos técnicos e expressivos que definem a identidade local. Oka enfatiza a continuidade 
do estilo e a responsabilidade de preservar a linhagem herdada no contexto de mudanças 
socioculturais e educacionais.  
 
Palavras-chave: Dança balinesa. Estilo performático. Genealogia artística. Legong. Peliantan. 
 

 
Style, Genealogy, and Performative Tradition: Voices of Legong in Bali. 
An Interview with Anak Agung Gede Oka on Legong Peliantan 

 
Abstract: The interview with Anak Agung Gede Oka Dalem offers an in-depth overview of the 
formation and consolidation of the Peliatan style of legong, from its arrival from Sukawati to its 
international dissemination. The testimony highlights the fundamental roles of masters such as I 
Wayan Lotring, Gusti Biang Sengog, and Anak Agung Gde Mandera, emphasizing the technical 
and expressive elements that define the local identity. Oka underscores the continuity of the style 
and the responsibility of preserving the inherited lineage in the face of sociocultural and 
educational changes. 
 

Keywords: Artistic genealogy. Balinese dance. Legong. Peliatan. Performance style. 
 
  

 
1 Data de submissão do artigo: 30/06/2025 | Data de aprovação do artigo: 02/01/2026. 
2 Igor de Almeida Amanajás é doutor e mestre em Artes da Cena pela Universidade Estadual de Campinas 

(UNICAMP), onde também realiza pesquisa de pós-doutorado com bolsa do CNPq (2024–2026). Sua 

investigação atual centra-se na dança balinesa Legong, com ênfase nos estilos regionais e genealogias 

performáticas. Formado também em Artes Cênicas, Igor iniciou sua formação em dança balinesa em 2011, 

em Bali, Indonésia. Atua como pesquisador, ator e dançarino, desenvolvendo projetos interculturais entre 

o Brasil e a Indonésia e colaborando com grupos artísticos e acadêmicos nas áreas de performance, tradição 

e interculturalidade. Email: iamanajas@yahoo.com.br / ORCID:  https://orcid.org/0000-0002-0609-2706. 

https://doi.org/10.5965/2595034702322025130
https://orcid.org/0000-0002-0609-2706


132   
 

  132   
 

 

 
Estilo, genealogia e tradição performativa:vozes do Legong em Bali.  

Uma entrevista com Anak Agung Gede Oka sobre o Legong Peliantran  

 

 

 
Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianópolis, v. 2, n. 32, p .130-162, dez. 2025 

DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025130 

Introdução 

Esta entrevista integra a série Estilo, genealogia e tradição performática: 

Vozes do legong em Bali, parte de uma pesquisa de pós-doutorado desenvolvida 

no âmbito do Programa de Pós-Graduação em Artes da Cena da Universidade 

Estadual de Campinas (UNICAMP), com apoio da Bolsa de Pós-Doutorado 

Júnior do Conselho Nacional de Desenvolvimento Científico e Tecnológico 

(CNPq) – 2024. O projeto busca compreender, através de experimentações 

práticas com os mestres balineses, os diferentes estilos e heranças 

coreográficas que compõem o universo do legong balinês, com especial atenção 

às dinâmicas locais de transmissão, às transformações históricas e aos modos 

de preservação de cada tradição. 

A presente entrevista foi realizada com Anak Agung Gede Oka Dalem3, 

arquiteto, dançarino, diretor do Balerung Mandera Sri Nertya Waditra e um dos 

principais transmissores do estilo legong de Peliatan. Conduzida no mês de 

junho de 2025, no espaço Balerung, em idioma indonésio, a entrevista foi 

posteriormente traduzida pelo autor para fins de publicação e análise. O 

testemunho de Oka Dalem fornece um panorama denso e detalhado sobre a 

história da dança legong em Peliatan, suas transformações estilísticas desde o 

século XX, o papel de figuras-chave como Gusti Biang Sengog e Anak Agung 

Gde Mandera, a relação entre tradição e criação, bem como os desafios 

contemporâneos enfrentados por mestres na transmissão dessa herança às 

novas gerações. 

Entrevista 

Oka – Om Swastiastu! Bom dia. Meu nome é Anak Agung Gede Oka Dalem. Eu 

nasci no Puri4 Kaleran, em Peliatan, em 3 de maio de 1954. Eu me formei em 

arquitetura na Universidade Udayana, com especialização em engenharia 

arquitetônica. Meu trabalho atual é como diretor do Balerung Mandera Sri Nertya 

 
3 Durante a realização desta entrevista, esteve também presente Anak Agung Raka Astuti, irmã de Anak 

Agung Gede Oka Dalem. Reconhecida como dançarina e treinadora de legong no Balerung, preferiu 
apenas acompanhar a conversa como observadora, sem intervenção direta no diálogo registrado. 
4 “Puri” significa palácio em indonésio. 



133   
 

  133   
 

 

 
Estilo, genealogia e tradição performativa:vozes do Legong em Bali.  

Uma entrevista com Anak Agung Gede Oka sobre o Legong Peliantran  

 

 

 
Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianópolis, v. 2, n. 32, p .130-162, dez. 2025 

DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025130 

Waditra, em Peliatan. Trabalho como instrutor e como dançarino no grupo Tirta 

Sari.  

Entrevistador – Onde nasceu a dança legong? 

Oka – Para a história do legong, precisamos voltar para o início. Havia um reino 

em Sukawati, o rei era Dewa Agung Made Karna. Enquanto ele meditava no 

templo Payogan Agung, viu anjos dançando. Então, ele chamou o bandesa5 de 

Ketewel para criar aquilo que ele havia visto em seu sonho. Desde então, foi 

criado o legong topeng6 que existe ainda hoje no Pura7 Payogan Agung. 

Portanto, tudo começou no templo sob o comando do rei Dewa Agung Made 

Karna. Depois disso, a dança se desenvolveu para outras áreas, como em 

Blahbatuh, mas lá ainda era dançado por homens. Depois, no reino de Gianyar, 

que era liderado por Dewa Agung Manggis, ele queria que o legong fosse 

dançado por mulheres, que ainda eram crianças. Desde então, o legong 

começou a se desenvolver, antes dançado por homens e, depois, por meninas. 

O desenvolvimento da dança, então, se espalhou para a área de Saba e 

Peliatan, até que, agora, o legong já está disseminado por toda Bali. A origem é 

de Sukawati. Isso é o desenvolvimento do legong em Bali; até agora, a dança 

continua a se desenvolver de acordo com os princípios e estilos que existem em 

cada região.  

Entrevistador – E como é a história do legong em Peliatan? 

Oka – A dança, após Sukawati veio para Peliatan. Em Peliatan, naquela época, 

havia um reino, um reino bastante antigo. E as artes performativas sempre se 

desenvolviam dentro do palácio. Onde existia um palácio, geralmente havia o 

 
5 Em Bali, bandesa (ou bandesa adat) é o líder tradicional de uma comunidade (desa adat), responsável 
por questões religiosas, cerimônias e costumes do vilarejo. Trata-se de uma autoridade comunitária não 
estatal, com forte influência local. 
6 Sanghyang legong, ou legong topeng, é uma forma de dança sagrada utilizada em rituais. É dançado por 

meninas pré-púberes que são induzidas ao transe. A dança utiliza máscaras sagradas e acredita-se que a 
partir dessa dança se originou o legong. 
7 “Pura” significa templo em indonésio. 



134   
 

  134   
 

 

 
Estilo, genealogia e tradição performativa:vozes do Legong em Bali.  

Uma entrevista com Anak Agung Gede Oka sobre o Legong Peliantran  

 

 

 
Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianópolis, v. 2, n. 32, p .130-162, dez. 2025 

DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025130 

desenvolvimento da cultura, inclusive as danças do palegongan8. Em Peliatan, 

antes havia o pengabuhan e pearjaan9; depois, veio o palegongan por volta da 

década de 1920. Isso foi o começo, pois era o entretenimento para os reis no 

puri. O primeiro treinador de legong era de Sukawati, Anak Agung Rai Perit10; 

ele era um mestre de legong. Todas as pessoas aprendiam em Sukawati, tanto 

as pessoas de Peliatan quanto as pessoas de Kuta, como o bapak11 Lotring12. 

Foi de lá que o legong se desenvolveu para Peliatan. Quanto à dança, na 

verdade, o treinador aqui em Peliatan era o bapak Lotring; seu mestre era Perit. 

Depois, o próximo desenvolvimento foi a mudança do treinador para ibu13 Gusti 

Biang Sengog14 e Anak Agung Gede Mandera15. Em 1931, o legong de Peliatan 

foi apresentado na Expo Paris16. Depois, como bapak Lotring não queria mais 

ser treinador em Peliatan, ibu Gusti Biang Sengog foi nomeada para preparar a 

turnê aos Estados Unidos em 195217. Ela foi escolhida por Anak Agung Gede 

Mandera para ser a treinadora de legong em Peliatan até a sua morte em 1974. 

Posteriormente, ela foi substituída por Anak Agung Gede Mandera sozinho. 

Antes, os dois eram os principais treinadores de legong em Peliatan. Anak Agung 

Gede Mandera treinou os dançarinos de legong até o fim da sua vida, em 1986. 

 
8 Palegongan refere-se ao gênero que engloba as danças legong. 
9 Pegambuhan refere-se ao gênero do dança-drama gambuh, enquanto pearjaan refere-se ao gênero de 

dança-drama chamada arja.  
10 Anak Agung Rai Perit foi um dançarino e coreógrafo balinês ligado a corte de Sukawati, em Gianyar, ao 

qual se atribui a criação da dança legong. 
11 “Bapak” ou “pak” significa senhor ou pai em indonésio. Forma respeitosa de tratamento. 
12 I Wayan Lotring (1898-1983) foi um mestre músico e coreógrafo balinês originário de Kuta, amplamente 

reconhecido como um dos mais influentes compositores de gamelan e coreógrafos da primeira metade 
do século XX. 
13 “Ibu” significa senhora ou mãe em indonésio. Forma respeitosa de tratamento. 
14 Gusti Biang Sengog (?-1974) foi uma renomada treinadora de legong em Peliatan.  
15 Anak Agung Mandera (1905-1986) foi uma figura central na revitalização da dança legong em Peliatan 

no século XX. Membro da família real de Peliatan, atuou como treinador e músico (kendang - tambor). 
Mandera é pai do entrevistado.  
16 A Exposição Colonial Internacional de Paris de 1931 foi um grande evento promovido pelo governo 

francês para exibir as culturas, riquezas e conquistas das colônias sob o domínio francês e de outras 
potências coloniais convidadas. Bali, na época, colônia da Holanda, levou uma trupe de 50 dançarinos e 
músicos sob o comando de Cokorda Sukawati.  
17 A turnê foi organizada por John Coast e consta no livro Dancers of Bali, 1953. A turnê incluiu também 

alguns países da Europa.  



135   
 

  135   
 

 

 
Estilo, genealogia e tradição performativa:vozes do Legong em Bali.  

Uma entrevista com Anak Agung Gede Oka sobre o Legong Peliantran  

 

 

 
Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianópolis, v. 2, n. 32, p .130-162, dez. 2025 

DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025130 

Antes de morrer, ele levou o legong de Peliatan para uma turnê no Japão18 em 

1985. Um dos legong levados para o Japão foi o estilo de Peliatan. Mas Anak 

Agung Gede Mandera não queria levar apenas um estilo de legong. Quero dizer 

que a dança legong tem muitos estilos de várias outras regiões. Então, ele trouxe 

para Peliatan muitos professores, dentre eles, ibu Reneng19, de Denpasar, e 

Sang Ayu Gusti Muklen20, do banjar21 Sala, em Pejeng. Elas trouxeram muitas 

danças de palegongan, como legong pelayon, jobog, kuntul e kuntir. Essas 

danças também foram levadas ao Japão. Devido ao sucesso anterior das danças 

kekabyaran22, meu pai também queria que as danças legong se desenvolvessem 

com sucesso no mundo. Então, o palegongan aqui deveria ser equilibrado com 

o kekabyaran. O sucesso do kekabyaran tinha que ser balanceado com os 

clássicos. Desde então, até agora, depois que meu pai morreu, eu tive que, como 

parte da próxima geração, tentar me tornar um treinador. Antes, eu era apenas 

um dançarino. Hoje, eu sou e sou assistido pela minha irmã mais nova, Anak 

Agung Raka Astuti. Portanto, até agora, treinamos o legong que foi herdado por 

meu falecido pai. Bem, estes são os legong que aprendemos com ibu Reneng e 

ibu Sang Ayu Muklen. Foi isso que desenvolvemos até agora para mostrar que 

em Peliatan o legong vai além do estilo Peliatan, pois também aprendemos 

outros estilos de legong que, na verdade, precisamos preservar. É por isso que, 

até o ano de 2025, ainda educamos as crianças, especialmente no básico da 

dança, para que elas possam dançar o legong. Para as pessoas que estão 

começando a aprender, o básico é indispensável. Elas devem ser capazes de 

dançar o legong muito bem para que, quando forem aprender outras danças, 

 
18 Em 1985, o grupo de gamelan e dança de Peliatan realizou uma turnê no Japão, apresentando várias 

danças legong e outras formas tradicionais balinesas em diversas cidades. A iniciativa fez parte de 
intercâmbios culturais promovidos por instituições japonesas interessadas nas artes performativas 
balinesas.   
19 Ni Ketut Reneng (1916-1993) foi uma das grandes mestres de legong em Bali. Sua atuação foi no banjar 

Kedaton, em Denpasar. Foi discípula de Ida Pedanda Kerta. 
20 Sang Ayu Ketut Muklen (1925-2023) foi uma mestra da geração clássica do legong de Bedulu. 
21 Banjar é a unidade básica de organização socio comunitária em Bali, equivalente a um bairro ou 

comunidade local. Cada banjar coordena atividades sociais, culturais e religiosas, incluindo a formação de 
grupos de dança (sekaa), música e apoio mútuo em cerimônias e eventos comunitários. 
22 Kekabyaran designa o gênero de danças conhecidas como kebyar. 



136   
 

  136   
 

 

 
Estilo, genealogia e tradição performativa:vozes do Legong em Bali.  

Uma entrevista com Anak Agung Gede Oka sobre o Legong Peliantran  

 

 

 
Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianópolis, v. 2, n. 32, p .130-162, dez. 2025 

DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025130 

seja mais fácil. Assim foi o desenvolvimento do legong desde a década de 1920 

até 2025 em Peliatan, e espero que continue a se desenvolver por meio de um 

processo que, não podemos negar, também houve uma renovação e mudanças, 

mas ainda mantemos o pakam23 e estilo daqui. Meu pai, antes do legong, 

gostava mais do kekabyaran; ele era um tocador de kendang24 extraordinário. 

Mas ele era um treinador de dançarinos muito bom, embora não fosse um 

dançarino. Porque ele podia escolher as pessoas que tivessem talento para 

dançar legong. Isso significa que no legong existem personagens. Ele já sabia: 

“Oh, essa pessoa é boa para a personagem condong25, essa outra para 

Rangkesari, essa para Lasem.” Ao olhar as meninas que normalmente 

passavam pela frente do palácio, ele já podia ver quem eram as que se 

encaixavam nos personagens “Você, venha treinar.” Naquela época, as pessoas 

talvez escolhessem as garotas porque eram bonitas, mas ele era diferente. 

Depois de serem treinadas por ele, na verdade, as garotas, além de serem boas 

dançarinas, tinham também uma personalidade. Porque aqui há uma 

caracterização necessária para o legong. 

Entrevistador – Bapak disse que o legong chegou em Peliatan vindo de Sukawati 

e que todas as pessoas estudavam no puri de lá. Podemos, então, supor que 

todas essas pessoas que aprenderam em Sukawati receberam o mesmo 

ensinamento. De acordo com o seu conhecimento, como surgiram os diferentes 

estilos que existem em Bali? 

Oka – Isso é uma singularidade que há em Bali. Todos realmente estudaram lá 

com Perit. Outros eram autodidatas. Porque naquela época não havia gravações 

em vídeo nem celulares. A maioria das pessoas utilizavam seu talento e 

inteligência, ouviam e viam, e tentavam. A dança é expressão. É por isso que 

cada vilarejo tem seu próprio estilo, de acordo com a expressão que eles 

 
23 Pakam refere-se à estrutura coreográfica, frases musicais, ou convenções estilísticas que formam a 

base de um gênero tradicional. Pakam implica não apenas saber os movimentos, mas entender o espírito, 
o timing, a intenção e a tradição por trás.  
24 Tambor.  
25 A personagem da serva nas danças legong.  



137   
 

  137   
 

 

 
Estilo, genealogia e tradição performativa:vozes do Legong em Bali.  

Uma entrevista com Anak Agung Gede Oka sobre o Legong Peliantran  

 

 

 
Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianópolis, v. 2, n. 32, p .130-162, dez. 2025 

DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025130 

captavam e viam. Bem, é claro que há diferenças. Por fim, há estilos em cada 

região. Embora a fonte seja uma, Anak Agung Rai Perit de Sukawati, o artista 

pode se expressar de acordo com sua própria arte. Assim, nasce uma forma que 

pode ser repetido várias vezes, e assim se torna um estilo, como o de Peliatan. 

Em Saba, a forma foi repetida tantas vezes que se tornou o estilo Saba. Foi 

assim que os estilos se desenvolveram, pois eram determinados pelas pessoas 

que o criaram antigamente. Tinha que ser assim a forma da mão, não de outro 

jeito. Cada pessoa possui um valor estético. Ter um estilo é algo realmente muito 

único e muito bom, porque os artistas não gostam de ser limitados em seus 

trabalhos. 

Entrevistador – Quando surge o estilo de Peliatan? 

Oka – O problema de falar em nascimento do estilo de Peliatan é que o legong 

em Peliatan já começou sendo apresentado ao mundo em 1931. Bem, antes 

disso, já havia o estilo Peliatan, que podia ser observado e testemunhado por 

outras pessoas. Em outros vilarejos, os estilos começaram na década de 1920 

também, como em Saba. Mas os estilos continuaram a se desenvolver. 

Suponhamos que em algum vilarejo que tenha um estilo, como o estilo Bedulu 

ou Binoh, ele seja interrompido; o estilo não se desenvolverá. Isso significa que 

o estilo não é continuado, talvez porque tenha parado o treinamento e a geração 

pare. Talvez nesse lugar perca um pouco seu estilo porque não é sempre 

repetido. Em Peliatan, porque foi sempre repetido, desde a década de 1930 até 

agora, ainda temos pakam e estilo. É claro que houve mudanças mesmo depois 

de estudarmos o estilo de Peliatan desde 1930 até agora. Não é algo que reduza 

ou altere o pakam, mas o estilo mudou de acordo com o acompanhamento 

musical utilizado para as danças do palegongan. Há também alguns movimentos 

que se desenvolveram. Mas o pakam, o princípio, não mudou. Porque nós 

somos fortes no pakam. O estilo ainda pode se desenvolver.  

Entrevistador – O bapak pode dar exemplos do que mudou no estilo de Peliatan 

desde os anos 1930 até agora? 



138   
 

  138   
 

 

 
Estilo, genealogia e tradição performativa:vozes do Legong em Bali.  

Uma entrevista com Anak Agung Gede Oka sobre o Legong Peliantran  

 

 

 
Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianópolis, v. 2, n. 32, p .130-162, dez. 2025 

DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025130 

 

Oka – Antigamente, na década de 1930, dançava-se em arena, na frente do 

palácio. As danças para o entretenimento do rei ocorriam em espaços de arena. 

Assim, os dançarinos dançavam ao ar livre, o público podia assistir de trás, dos 

lados, ao redor do dançarino. Portanto, eles ainda não haviam determinado uma 

área de palco, como no teatro. Isso é um desenvolvimento que influencia na 

dança. O nyeregseg26 podia ser de uma ponta da arena até o outro lado, uma 

área grande. Porque o público também se movimentava, o dançarino tinha que 

dançar mais expandido. Depois que começaram a utilizar o palco, o público 

observa da frente apenas. Nossa concentração é mais na frente. Depois, as 

escadas para descer até o espaço da apresentação. Não há como o dançarino 

chegar direto no espaço; ele tem que descer as escadas antes. Então, criou-se 

o movimento de descer as escadas. Esses movimentos compõem os estilos que 

podem ser coreografados.   

Entrevistador – O agem27 nunca mudou?  

Oka – Não, nunca. Agem é pakam. Em Peliatan, o busto está projetado para 

frente, os ombros para trás, o braço do agem na linha do ombro e cotovelo em 

ângulo de 90 graus, o outro braço mais próximo do busto e o cotovelo em ângulo 

fechado. Os braços não podem ser estendidos, têm que ser assim. O queixo 

levantado. Este já é o pakam daqui.   

Entrevistador – Quais são as características, a identidade do estilo Peliatan? 

Oka – Primeiramente, falando em coreografia, os movimentos para descer as 

escadas nos legong de outras regiões não existem, apenas aqui. Depois, o 

movimento ngepik28; o sistema do movimento aqui utilizamos conjuntamente 

 
26 Nyeregseg é um movimento do repertório balinês em que o dançarino se desloca para os lados, 

utilizando passos pequenos, rápidos e contínuos. 
27 Postura de base das danças balinesas. 
28 Ngepik é um movimento do repertório das danças balinesas. Consiste em dobrar os pulsos para dentro 

e para fora repetidamente com as mãos acima do nível das orelhas.  



139   
 

  139   
 

 

 
Estilo, genealogia e tradição performativa:vozes do Legong em Bali.  

Uma entrevista com Anak Agung Gede Oka sobre o Legong Peliantran  

 

 

 
Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianópolis, v. 2, n. 32, p .130-162, dez. 2025 

DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025130 

com seladet29. o Ngepik de outros lugares é diferente. O movimento kayang30 só 

existe aqui. É verdade que agora, os legong contemporâneos já utilizam o 

movimento kayang; porém, os legong clássicos de Saba, Binoh e Bedulu, isso 

não existe. A posição do corpo também é diferente aqui. Nos outros lugares, o 

corpo talvez seja mais reto; aqui é inclinado para frente, com o peito projetado, 

o quadril repuxado para trás, cotovelos para cima, a largura dos braços, como 

expliquei no agem: um braço não pode passar da altura da orelha, o outro na 

direção do peito. Diferente dos outros lugares. Quando as pessoas observam, 

com certeza isso é visível. Além disso, cada mudança de um agem para outro 

há uma vibração no corpo. Nos outros estilos, não há isso. No sogok31, nós 

olhamos para a mão; nos outros estilos, olham para frente. O movimento em 

Peliatan é mais staccato.   

Entrevistador – O estilo tem conexão com a música que acompanha a dança. 

Desde sempre, as danças do palegongan em Peliatan são acompanhadas pelo 

gamelan semar pegulingan? 

Oka – Sim. Se as apresentações são realizadas no puri, utilizamos o gamelan 

semar pegulingan, mas se fizermos uma turnê no exterior, não levamos o 

gamelan semar pegulingan. Levamos o gamelan gong kebyar.  

Entrevistador – E isso não afeta a atmosfera da dança ou os movimentos dos 

dançarinos? Porque o som do gong kebyar é mais estridente, a forma de tocar 

também é diferente, enquanto o gamelan semar pegulingan tem um som mais 

doce. 

Oka – Aqui em Peliatan houve um instrutor de gamelan, bapak Made Lebah32; 

ele era um músico clássico e de kekabyaran. Então, se eles tocavam o gong 

 
29 Movimento de olhos. 
30 Kayang é movimento em que o dançarino se curva para trás até que as mãos encostem no chão. 
31 Movimento de transição entre agem. 
32 I Made Lebah (1905-1986) foi um renomado músico e compositor balinês, conhecido por seu 

virtuosismo no gamelan e por sua colaboração com artistas ocidentais, como o compositor canadense 
Colin McPhee, com quem trabalhou intensamente da década de 1930. Recomenda-se a leitura de A house 
in Bali, 1947. 



140   
 

  140   
 

 

 
Estilo, genealogia e tradição performativa:vozes do Legong em Bali.  

Uma entrevista com Anak Agung Gede Oka sobre o Legong Peliantran  

 

 

 
Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianópolis, v. 2, n. 32, p .130-162, dez. 2025 

DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025130 

kebyar, deveria ser feito de forma a acompanhar o ritmo do gamelan semar 

pegulingan, portanto, eles não tocavam forte; deveria ser mais gentil. Ele era um 

treinador especializado em música clássica, ele era capaz de mudar o tom do 

gong kebyar para semar pegulingan de modo que a orquestra pudesse 

acompanhar o legong. Quanto ao dançarino, esse não terá dificuldades, pois os 

toques do tambor e os momentos de angsel33 devem estar ajustados com a 

dança; isso não tem como ser mudado. Porque as ênfases da música que 

acompanha a dança, como os angsel, tem que estar ajustadas.   

Entrevistador – O angsel de Peliatan também é diferente, correto? Aqui, o 

dançarino não levanta a perna. 

Oka – Sim. É mais o movimento da parte superior do corpo; a força vem de 

dentro. Depois de movimentar os ombros, tem o ngesah34.  

Entrevistador – Quando o bapak Lotring foi mestre de legong em Peliatan? 

Oka – Bapak Lebah e bapak Lotring estudaram juntos em Sukawati. Isso foi 

antes de 1930. Depois, vieram para Peliatan.  

Entrevistador – Nos anos 1950, ele não quis mais ser treinador aqui? 

Oka – Foi assim: nos anos 1930, eles já tinham ido apresentar no exterior. Entre 

os anos 1930 e 1950, foi a época da colonização, e não tínhamos muita liberdade 

para ir a qualquer lugar. Portanto, era limitado. As atividades eram restritas a 

Peliatan, então não era sempre que chamávamos o bapak Lotring.  

Entrevistador – Depois disso, a treinadora passou a ser ibu Sengog? 

Oka – Sim. Que foi indicada por meu pai.    

Entrevistador – Bapak sabe quem foi o mestre de legong de ibu Sengog? 

 
33 A palavra angsel na dança balinesa refere-se a um ponto de acento rítmico e expressivo dentro da 

coreografia, geralmente marcado por uma quebra súbita no fluxo do movimento e por uma ênfase 
musical clara no gamelan. 
34 Movimento em que o dançarino vibra os ombros rapidamente.   



141   
 

  141   
 

 

 
Estilo, genealogia e tradição performativa:vozes do Legong em Bali.  

Uma entrevista com Anak Agung Gede Oka sobre o Legong Peliantran  

 

 

 
Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianópolis, v. 2, n. 32, p .130-162, dez. 2025 

DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025130 

Oka – Gusti Biang Sengog era de Peliatan, e suas irmãs mais velhas se casaram 

em Sukawati. Então, ela sempre ia lá para ver as irmãs e observar Perit 

ensinando35. As pessoas de antigamente costumavam ser inteligentes e fortes. 

Ela não era dançarina, apenas treinadora. Ela nunca dançou com o figurino do 

legong. Essa era a grandeza das pessoas de antigamente. Com muita 

observação, ela podia ensinar as outras pessoas a dançar o legong. Então, de 

tanto ela observar os treinos de legong em Sukawati e as formas de treinamento 

aplicadas, ela aprendeu e trouxe para Peliatan. Ela viu que os dançarinos 

precisavam de um cuidado com o corpo; ela massageava as alunas, as colocava 

deitadas no chão e pisava nas costas para que fossem flexíveis. Como falei, aqui 

em Peliatan há o movimento kayang, em que o dançarino precisa se curvar para 

trás. Ela pegava a cabeça das alunas com as mãos e rotacionava para que os 

músculos fossem flexíveis, assim como os ombros... Esse era o contato físico 

entre mestre e discípulo. Caso isso não fosse suficiente, ela pisava nas alunas, 

dependendo de como estivesse a aluna. Às vezes, as pessoas têm as costas 

curvadas, e ela fazia isso para que o peito se abrisse. Isso requer um processo 

físico.  

Entrevistador – Quando foram chamadas a ensinar em Peliatan ibu Reneng e 

ibu Muklen? 

Oka – Foi quando recebemos um convite para participarmos da Expo Japão. 

Então, meu pai disse que precisávamos ter um conhecimento do 

desenvolvimento do legong em outras regiões de Bali. Por isso, chamamos ibu 

Reneng e ibu Muklen em 1984, porque em 1985 já tínhamos que ir ao Japão. 

Então, durante um ano inteiro, aprendemos outros estilos de palegongan. Os 

estilos escolhidos foram de Badung, ibu Reneng, e Bedulu, ibu Muklen.  

Entrevistador – O primeiro legong que veio para Peliatan foi o legong Lasem? 

Oka – Sim.  

 
35 A irmã de Gusti Biang Sengog era casada com Anak Agung Rai Perit. 



142   
 

  142   
 

 

 
Estilo, genealogia e tradição performativa:vozes do Legong em Bali.  

Uma entrevista com Anak Agung Gede Oka sobre o Legong Peliantran  

 

 

 
Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianópolis, v. 2, n. 32, p .130-162, dez. 2025 

DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025130 

Entrevistador – Quais outros legong existem em Peliatan? 

Oka – As danças palegongan, estilo Peliatan, que existem aqui, são legong 

Lasem e Semaradahana. 

Entrevistador – O legong Semaradahana nasceu em Peliatan ou foi trazido de 

outra região? 

Oka – Nasceu em Peliatan. Todo ano, temos que pedir permissão ao governo 

para apresentarmos dança aos turistas e convidados. O legong Lasam era 

frequentemente apresentado, então criamos o Semaradahana para que fosse 

avaliado e aprovado pela equipe da LISTIBYA36 da província de Bali. Além disso, 

o legong Lasem se desenvolveu. A partir dos anos 1950, a dança era mais gentil; 

em 1960, já era um pouco mais forte. Entre os anos 1950 e 1960, houve outro 

desenvolvimento; nesse intervalo foi feito uma história para o legong que se 

inspirava no calonarang. Então, desenvolveu-se o legong calonarang, que existiu 

em Peliatan antes do legong Semaradahana.   

Entrevistador – Hoje em dia, esse legong calonarang não existe mais?  

Oka – Nós ainda não realizamos a reconstrução. Nosso plano é, mais tarde, 

voltar a nos apresentar no Pesta Seni Peliatan37. Vamos tentar reviver o legong 

calonarang, lembrando dos movimentos, da coreografia e do acompanhamento 

musical. Vamos tentar mostrá-lo, mais tarde, em Peliatan, como um esforço para 

preservar uma dança do palegongan que existiu aqui. O legong Lasem ainda 

permanece; nós temos a versão completa, que dura quase uma hora. O legong 

Semaradahana também ainda existe e é apresentado até hoje. O legong 

calonarang ainda não podemos apresentar, por isso queremos realizar a 

 
36 LISTIBYA (Lembaga Informasi dan Dokumentasi Kebudayaan Bali, ou Instituto de Informação e 

Documentação da Cultura Balinesa) é uma instituição cultural fundada pelo governo da província de Bali 
com o objetivo de preservar, documentar e promover o patrimônio cultural balinês, incluindo artes 
performáticas, tradições orais, arquitetura, rituais e literatura.  
37 Festival de Artes de Peliatan. 



143   
 

  143   
 

 

 
Estilo, genealogia e tradição performativa:vozes do Legong em Bali.  

Uma entrevista com Anak Agung Gede Oka sobre o Legong Peliantran  

 

 

 
Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianópolis, v. 2, n. 32, p .130-162, dez. 2025 

DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025130 

reconstrução. Inclusive, isso está no livro38 que fala sobre Anak Agung Mandera, 

porque ele foi um dos criadores do legong calonarang. É por isso que queremos 

voltar a apresentar a dança. No futuro, os legong de Peliatan serão: Lasem, 

Semaradahana e calonarang.   

Entrevistador – Para a reconstrução, significa que ainda há artistas que lembram 

da coreografia e da música? 

Oka – Quanto à dança, ainda existe uma dançarina viva que lembra da 

coreografia. Ela ainda se recorda dos movimentos. Nós, como pessoas que 

também já estudamos muito o legong, desenvolvemos o legong; nosso trabalho 

é capturar o que ela lembra e tentar experimentar praticamente, conectando as 

seções ou partes da dança, para que no fim a dança possa ser acompanhada 

pela música do gamelan. Porque a música do gamelan ainda não existe, mas 

pode ser ainda cantada pelas pessoas que lembram. Isso depois é traduzido 

para a orquestra, para que se torne a composição musical.  

Entrevistador – Bapak havia comentado que esse legong calonarang era uma 

mistura de legong com joged pingitan? 

Oka – Sim, o joged pingitan também trás como tema a história do calonarang; 

tem Matah Gede, sisya39... mas é dançado solo. O desenvolvimento do legong 

sempre esteve próximo da arja, do gambuh e do joged pingitan. Eles todos estão 

relacionados. A história é quase a mesma, e é por isso que o palegongan pode 

ser dançado com influências do joged pingitan. Mas cada um desses gêneros 

possui sua própria especificidade e suas regras para dançar. As regras para se 

dançar joged pingitan e palegongan são diferentes; só o andar já é diferente.  

Entrevistador – Há um artigo escrito por Stephen Davies40 sobre as origens da 

dança legong, em que o autor afirma que a dança legong veio, com certeza, de 

 
38 Anak Agung Gde Ngurah Mandera – Sang Maestro Legong dan Kebyar, I Wayan Dibia; Anak Agung Oka 

Dalem, 2021. 
39 São as discípulas de magia negra da bruxa Calonarang. 
40 The Origins of Balinese Legong, 2008. 



144   
 

  144   
 

 

 
Estilo, genealogia e tradição performativa:vozes do Legong em Bali.  

Uma entrevista com Anak Agung Gede Oka sobre o Legong Peliantran  

 

 

 
Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianópolis, v. 2, n. 32, p .130-162, dez. 2025 

DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025130 

outra dança que não existe mais chamada de nandir ou andir. Bapak sabe sobre 

isso? 

Oka – Nandir também é legong. Mas é dançado por homens. Dizem que 

anteriormente esse era o legong dançado por homens. O rei de Gianyar queria 

que as dançarinas fossem meninas, daí mudou.  

Entrevistador – Isso tem alguma conexão com o legong de Tista, em Tabanan, 

que também se chama legong andir? 

Oka – Se observarmos, lá também há o calonarang. Eles têm seu próprio estilo. 

Tudo é diferente: o andar, o angsel, a dança... 

Entrevistador – E os outros legong que existem em Peliatan vieram de onde? 

Oka – O legong kuntir e pelayon daqui é o estilo Bedulu, que foi ensinado por 

Sang Ayu Muklen para a preparação para o Japão. Mas, na época, porque o 

nosso gamelan ainda não podia tocar a música do pelayon, levamos apenas o 

kuntir.  

Entrevistador – Bapak sabe quem foi o mestre de Sang Ayu Muklen? 

Oka – Não, mas sei que ela aprendeu em Bedulu. Na época em que ela estava 

viva e que estudei com ela, não tínhamos tempo de perguntar. Porque em 1984, 

quando ela estava aqui, nós estávamos bem ocupados aprendendo a dança. 

Depois que ela ficou doente, aí que nós nos divertimos mais com ela, para que 

logo ela ficasse saudável. Não tivemos a oportunidade de conversar muito com 

ela como você está fazendo conosco. Na verdade, nós temos uma dívida com 

ela; nós queríamos dançar lá, na casa dela, com figurino, para nos divertirmos 

com ela, mas logo ela piorou e morreu.  

Entrevistador –E quais os legong que ibu Reneng trouxe para Peliatan? 

Oka – Legong kuntul e jobog. Os dois pudemos levar ao Japão, pois os músicos 

já tinham aprendido a música.  



145   
 

  145   
 

 

 
Estilo, genealogia e tradição performativa:vozes do Legong em Bali.  

Uma entrevista com Anak Agung Gede Oka sobre o Legong Peliantran  

 

 

 
Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianópolis, v. 2, n. 32, p .130-162, dez. 2025 

DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025130 

Entrevistador – Então, o legong kuntul e jobog que há aqui segue o mesmo estilo 

de Denpasar? 

Oka – Em Denpasar, há vários lugares; é grande. Não é apenas ibu Reneng. 

Nós utilizamos o estilo de apenas um guru, que é a ibu Reneng.  

Entrevistador – O estilo nasce da expressão artística de um indivíduo. Depois, 

quando o bapak ou sua irmã não estiverem mais aqui e houver um novo 

treinador, não há perigo do estilo se transformar? 

Oka – Para mim, acho que esse é o desenvolvimento. Certamente haverá 

mudanças no estilo. Nós ensinamos os alunos, que são indivíduos. O estilo que 

herdamos dos nossos gurus, passamos a eles. As habilidades deles são 

diferentes. Mas deve haver uma pequena mudança de acordo com a visão deles. 

O que eles captam do que nós damos. Tentamos ser bons professores para que 

não haja mudanças, mas nem sempre eles conseguem absorver tudo o que nós 

passamos a eles. Todos têm um limite para receber o conhecimento. Por isso, 

com certeza, depois haverá desenvolvimento. Mas, pelo menos, as pessoas 

veem que a dança possui um pakam de Peliatan. Embora, no futuro, haja 

modificações.  

Entrevistador – Ibu Muklen não ensinou o legong kupu-kupu tarum aqui em 

Peliatan? 

Oka – Ela não ensinou. Nós aprendemos como autodidatas. Nós aprendemos o 

estilo das dançarinas antigas de Bedulu. Mas nunca tivemos oportunidade de 

estudar com contato físico com um mestre. Porém, já havíamos observado ela 

dançar muitas vezes. No passado, elas dançavam no Museu ARMA, então 

observamos como elas dançavam o kupu-kupu tarum no estilo Bedulu. Como 

você mesmo falou, hoje em dia, em Bedulu, as pessoas que estão lá não 

aprenderam com os mestres que havia no passado. Estou mais interessado nos 

movimentos e estilo dos mestres antigos do que no dos alunos desses mestres. 

Por quê? Porque já houve mudanças e, em minha opinião, houve muitos 

elementos que não foram captados pelos alunos.  



146   
 

  146   
 

 

 
Estilo, genealogia e tradição performativa:vozes do Legong em Bali.  

Uma entrevista com Anak Agung Gede Oka sobre o Legong Peliantran  

 

 

 
Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianópolis, v. 2, n. 32, p .130-162, dez. 2025 

DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025130 

Entrevistador – É verdade. Alguns dias atrás, eu assisti no YouTube ao vídeo 

das dançarinas de antigamente dançando o legong kupu-kupu tarum e, 

comparando com outro vídeo mais atual, com dançarinos dessa era, há uma 

diferença gigantesca. Então eu pensei: “Talvez essas dançarinas sejam alunas 

de outros professores, alunos de alunos.”  

Oka – Na verdade, é isso que temos um pouco de medo. Em termos de 

coreografia, as pessoas podem seguir. Hoje em dia, há celulares com câmeras; 

é fácil as pessoas verem os movimentos que vão para direita e esquerda. Mas o 

pakam e o estilo, isso é o que deve ser mantido. Isso é uma riqueza que existe 

em cada região. Mesmo que a origem seja de apenas um indivíduo, caso tenha 

nascido em Bedulu, fala-se em estilo Bedulu, mas é originário de um artista 

individual. Anak Agung Mandera e Gusti Biang Sengog eram indivíduos, mas 

representativos de Peliatan. 

Entrevistador – Bapak percebe diferenças de qualidade nas danças legong da 

época em que era criança para agora? Tanto em Peliatan como no resto de Bali? 

Oka – Se eu olhar para a qualidade, não podemos dizer nunca que este legong 

é muito bom ou aquele é ruim; não podemos. Desde que tenham sua própria 

identidade, ou seja, estilo e pakam de suas respectivas regiões, não podemos 

dizer que a dança de outra região é ruim. Porque esses estilos são únicos e 

diferentes de outros lugares. É por isso que no legong andir, a posição do corpo 

para a dança é única. Não precisa ser o mesmo para todos os lugares. Não é 

possível dizer que o legong andir de Tista é o mesmo que em Peliatan; isso não 

é verdade. Isso não é rico. Cada uma das regiões tem que manter o seu estilo. 

Em Bedulu, o movimento é único; não podemos transportar esse movimento 

para Peliatan. A singularidade de cada estilo não deve ser alterada. Assim, as 

pessoas veem que esse movimento é de Bedulu, aquele outro é de Peliatan.  

Entrevistador – Isso é algo admirável aqui em Peliatan, pois, caso dancem o 

legong Lasem, usam o estilo Peliatan; se dançam o kuntul, utilizam o estilo de 

ibu Reneng. Vocês mantêm a criação do mestre.  



147   
 

  147   
 

 

 
Estilo, genealogia e tradição performativa:vozes do Legong em Bali.  

Uma entrevista com Anak Agung Gede Oka sobre o Legong Peliantran  

 

 

 
Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianópolis, v. 2, n. 32, p .130-162, dez. 2025 

DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025130 

Oka – Quando aprendemos uma nova dança, não nos aprofundamos muito 

primeiramente. Com certeza, a coreografia vem primeiro. Mas depois 

começamos a observar como o mestre ensina. Por exemplo, ibu Reneng 

dançava com o tronco mais inclinado para frente; aqui temos o tronco mais reto. 

Aí pensávamos: “Oh, talvez nós estejamos dançando errado. Para dançar o 

estilo dela, precisamos inclinar mais o corpo.” Sempre estamos nos 

autocorrigindo no processo de aprendizagem. Quando ibu Muklen veio para cá 

ensinar, nos mandou fazer o nyeregseg, ela disse: “Não, é assim.”, e nos 

mostrou a posição do seu corpo em que o tronco é bastante inclinado para trás 

e o braço do agem projetado para cima. Ficamos perdidos. Mas isso é aprender. 

Não basta aprender somente a coreografia; é preciso continuar buscando saber 

a diferença entre os movimentos dos maestros. É isso que temos que aprender 

e continuar adicionando ao nosso vocabulário, se quisermos herdar de cada um 

deles o seu estilo. “Eu sei dançar o legong pelayon, mas eu danço ao estilo 

Peliatan”, não combina, não está correto. O movimento não encaixa.  

Entrevistador – Penso que ao estudarmos o estilo com um guru, também 

procuramos de onde vem a força dele, sua energia. O movimento, por si só, é 

vazio. 

Oka – Sim, isso é o mais importante. No caso do legong pelayon da ibu Muklen, 

a força vem do coração. Já na abertura das cortinas, ela estava com força total, 

energia que saía das mãos e dos olhos. Já era visível. Isso era apenas “Uau!”. 

Para alcançarmos isso, precisamos sempre buscar e estudar. O estilo de ibu 

Reneng é mais gentil e suave. Não podemos colocar força; caso coloquemos, já 

não é o estilo de ibu Reneng. Precisamos estudar, sempre. Quem é o guru? 

Temos que respeitar seus estilos.  

Entrevistador – Como foi que o bapak começou a estudar o legong?  



148   
 

  148   
 

 

 
Estilo, genealogia e tradição performativa:vozes do Legong em Bali.  

Uma entrevista com Anak Agung Gede Oka sobre o Legong Peliantran  

 

 

 
Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianópolis, v. 2, n. 32, p .130-162, dez. 2025 

DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025130 

Oka – Porque sou homem, o meu básico na dança foi o baris. Fui aluno do bapak 

Djimat41. Antes do meu pai morrer, em 1985, ele estava doente enquanto nos 

preparávamos para ir ao Japão. Foi aí que me disseram para eu começar a 

treinar os dançarinos. Como meu pai estava doente, ele apenas tocava o 

kendang; ele não conseguia se levantar. Ele me instruía como ensinar os 

dançarinos: “Pega nela assim. Corrige isso e aquilo.” Daí comecei a estudar 

como ser um professor de legong. Comecei a perceber como tocar no aluno, 

como conduzi-lo. Porque também, desde criança, eu via como ibu Gusti Biang 

Sengog treinava minha irmã, qual era o processo dela como treinadora. Isso 

também foi inspiração para eu me tornar um treinador de legong. “Oh, precisa 

trabalhar o corpo do dançarino.” Significa que meu pai me orientou para que eu 

pudesse me tornar um treinador de legong. Mesmo que eu, no começo, fosse 

apenas um dançarino de baris, precisava me tornar um treinador de legong. 

Talvez porque me pai já se sentisse idoso e percebesse que logo morreria, eu 

fui apressado a treinar e treinar para me tornar um dançarino e treinador de 

legong. Na verdade, desde criança, eu podia dançar um pouquinho danças 

femininas, mesmo que nunca tivesse estudado o legong. De tanto observar, eu 

sabia. “Oh, o legong é assim”, porque o baris eu já sabia. Eu sempre soube a 

diferença entre o legong e o baris. Assim como o baris, o legong também é uma 

dança que precisa de energia. O baris é mais força, o legong é mais suave. 

Precisamos achar um balanço entre os dois. Mas o legong da ibu Muklen é muito 

energético, mais fácil para mim, que tenho como base o bebarisan42. Caso as 

pessoas não tenham base de dança que seja forte, é difícil dançarem o legong, 

como o legong pelayon. Porque elas não desenvolveram esse tipo de força. Isso 

é uma vantagem que temos em estudar bastante. Desde 1986, quando meu pai 

faleceu, eu comecei a ser treinador de legong porque não havia mais ninguém 

para fazer isso. Ibu Sengog não estava mais, meu pai já não estava, então eu 

experimentei. Tentei, tentei até que criei coragem para ensinar. Eu tentei utilizar 

 
41 I Made Djimat é um grande dançarino e maestro de danças e dança-dramas balineses. Nascido no 

vilarejo de Batuan, Gianyar, é reconhecido internacionalmente por sua dança baris, topeng, Jauk manis, 
gambuh, dentre outros. 
42 Bebarisan refere-se ao gênero que inclui as danças baris.  



149   
 

  149   
 

 

 
Estilo, genealogia e tradição performativa:vozes do Legong em Bali.  

Uma entrevista com Anak Agung Gede Oka sobre o Legong Peliantran  

 

 

 
Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianópolis, v. 2, n. 32, p .130-162, dez. 2025 

DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025130 

o mesmo sistema que meu pai na seleção das dançarinas. “Oh, essa aqui é 

adequada para a condong. Essa outra é adequada para Rangkesari.” No final, 

as escolhas que eu fiz, acabaram levando a dançarinos bem-sucedidos. 

Dançarinas profissionais de condong, como Kadek Oli, Bidani, Yuliati, são muito 

boas e respeitadas por estrangeiros e locais. Muitas pessoas gostam das 

dançarinas de condong que eu treinei com minha irmã. Bem, isso significa que 

o sistema de ibu Biang Sengog e de meu pai, que eu aplico, é bom, porque 

muitas pessoas gostam. Talvez se isso não funcionasse, eu ficaria triste, porque 

é um desafio. “Será que o legong de Peliatan, que foi ensinado por muitos 

maestros famosos no passado, agora não é mais apreciado pelas pessoas?” 

Felizmente, até agora, ainda há muitas pessoas que vêm a Peliatan para 

aprender legong.  

Entrevistador – Essa é, na verdade, minha próxima pergunta. Como é a situação 

atual do legong em Peliatan? Ainda há muitas crianças que vêm aqui para 

aprender? Por exemplo, em Saba, não há muitas crianças aprendendo.  

Oka – É o mesmo que antes. Naquela época, não havia sanggar43. As atividades 

de ensino eram no puri, todos aprendiam lá. Agora, há um sanggar. Mas as 

pessoas ainda querem estudar. Algumas vêm querendo estudar com o coração; 

outras, trazidas pelos pais, e outras, por amigos. Normalmente, há muitos 

alunos, nós selecionamos. É difícil encontrar pessoas que possuem talento de 

acordo com o que nós queremos. Além de força, os olhos têm que ser bons, 

principalmente para a condong. Às vezes, a menina é bonita, mas não tem força. 

Às vezes, os movimentos são bons, mas não são adequados para o palco. São 

muitos os obstáculos que temos de enfrentar. Depois de selecionarmos dentre 

tantas pessoas, às vezes chegam aqui 40 pessoas para aprender, e no máximo 

3 ou 4 são escolhidas. “Ah, com essa aqui temos material para a condong.” É 

difícil encontrar. Tudo isso para ser uma dançarina boa de condong.   

 
43 Centro local (não subsidiado pelo governo) de ensino de artes. 



150   
 

  150   
 

 

 
Estilo, genealogia e tradição performativa:vozes do Legong em Bali.  

Uma entrevista com Anak Agung Gede Oka sobre o Legong Peliantran  

 

 

 
Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianópolis, v. 2, n. 32, p .130-162, dez. 2025 

DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025130 

Entrevistador – Bapak comentou que existem outros sanggar em Peliatan. Esses 

outros sanggar utilizam o mesmo estilo que o puri? 

Oka – Isso depende de quem ensina nos sanggar. Pode ser que o treinador 

tenha, no passado, aprendido o legong de Peliatan, mas o aprofundamento para 

ser treinador não é o mesmo. Eles podem dançar, sabem a coreografia, então 

vão ensinar em outro sanggar, e é claro que os alunos vão receber um pouco 

menos. Porque o professor não possui tanto conhecimento e profundidade sobre 

o legong. A alma e os fundamentos dos movimentos, porque as coisas são desse 

jeito. Eles podem dançar, mas para serem professores... porque o professor, 

além de ensinar o movimento, tem que passar a expressão, o rasa44; tudo isso 

ele tem que ser capaz de transmitir ao estudante. Só assim é possível se tornar 

um dançarino da próxima geração ou entender o legong de Peliatan. Caso 

contrário, a qualidade cairá. Uma vez, nós fomos chamados para selecionar 

cerca de 80 crianças, muitas delas de Peliatan. Depois de selecionarmos, 

ficaram muito poucas que tinham a qualidade que pudéssemos educar para se 

tornarem bons dançarinos. Talvez as outras pudéssemos também, mas o tempo 

seria muito longo. Normalmente, nós buscamos por alunos que vemos que têm 

a expressão boa, os olhos bons, o corpo bom. Dentre 80 pessoas, restaram 6. 

Essas, nós reeducamos para o estilo Peliatan, pois normalmente essas crianças 

já estudaram antes em algum outro sanggar.  

Entrevistador – Somente mulheres? 

Oka – Somente mulheres.    

Entrevistador – Em Bali, não vi muitos homens dançando legong. Somente em 

Peliatan vi alguns. Antigamente, a maioria dos todos os treinadores de legong 

eram homens. Por que isso acontece? 

 
44 Rasa, no contexto das artes performativas do sudeste asiático, especialmente na dança e dança-dramas 

de Bali, é um conceito que se refere à essência emocional ou ao “sabor” estético transmitido por uma 
obra ao seu público. Rasa é compreendido tanto como a expressão emocional do artista quanto como 
uma percepção intuitiva e espiritual por parte do espectador, conectando arte, sentimento e 
religiosidade.  



151   
 

  151   
 

 

 
Estilo, genealogia e tradição performativa:vozes do Legong em Bali.  

Uma entrevista com Anak Agung Gede Oka sobre o Legong Peliantran  

 

 

 
Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianópolis, v. 2, n. 32, p .130-162, dez. 2025 

DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025130 

Oka – Isso não é tão bom. As pessoas veem como negativo homens dançando 

legong, seja na família ou na vizinhança. Assim, os homens que têm o desejo de 

dançar não possuem o suporte da sociedade. Portanto, seu talento fica oculto e 

eles não se tornam dançarinos. Na verdade, em Bali, há muitos homens que 

possuem talento para se tornarem bons dançarinos, talvez até para se tornarem 

mestres. Mas, por causa da repressão que vem da família e da sociedade, que 

sempre considera os dançarinos homens como negativo, isso não acontece. 

Entrevistador – E por que isso acontece nos dias de hoje? Antigamente, na arja, 

no gambuh, os dançarinos eram todos homens. Todas as personagens 

femininas eram representadas por homens. O que mudou na sociedade balinesa 

dos tempos passados para os dias de hoje? 

Oka – No passado, as mulheres não podiam sair de casa; viviam em casa. Os 

homens é que podiam sair e se reunir. Isso era difícil no passado.  

Entrevistador – E as mulheres não dançavam porque tinham medo de serem 

tomadas pelo rei para se tornarem concubinas.  

Oka – Sim, isso também. Caso alguém tivesse uma filha bonita, a confinava em 

casa. Isso acontecia muito. Agora as mulheres podem ser livres.  

Entrevistador – No futuro, quando bapak ou sua irmã não estiverem mais aqui 

para ensinar o legong, quem vai continuar a tradição do estilo legong de 

Peliatan?  

Oka – Nós aqui temos muitos alunos. Mas não é suficiente ser um bom 

dançarino. Um professor deve ser sincero e sacrificar-se muito. Não é apenas 

pelo dinheiro. Como a arte e cultura podem continuar a se desenvolver? 

Especialmente no que se refere à manutenção do estilo Peliatan. Nós, como 

pessoas de Peliatan, devemos ser responsáveis pelo que foi herdado dos 

nossos ancestrais. Bem, nos dias de hoje, ainda está difícil. Porque os alunos já 

podem dançar, eles já se apresentam em todos os lugares, ganham dinheiro, 

mas não se aprofundaram ainda para serem gurus. Porque, para ser guru, 



152   
 

  152   
 

 

 
Estilo, genealogia e tradição performativa:vozes do Legong em Bali.  

Uma entrevista com Anak Agung Gede Oka sobre o Legong Peliantran  

 

 

 
Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianópolis, v. 2, n. 32, p .130-162, dez. 2025 

DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025130 

precisa passar por um processo realmente de sacrifício. Porque também não é 

possível que possamos dançar se não houver músicos. Dança e música são dois 

componentes inseparáveis. O maestro do gamelan também precisa ter nascido 

em Peliatan. É isso que enfatizamos. As crianças que tocam gamelan aqui já 

são muito capazes; ganham sempre o primeiro lugar no PKB45. Mas a alma para 

se tornar um treinador, que quer se sacrificar e continuar a educar seus alunos, 

isso é o que ainda não vimos. Claro que, no futuro, surgirá alguém. Dançarinos 

também haverá. Sacrificar-se significa ser sincero em suas vidas pela arte e pela 

cultura, não apenas pelo lado comercial.  

Entrevistador – Quando o ensino do legong foi trazido do palácio para o 

Balerung? Quando e por que nasceu o Balerung? 

Oka – Essa é uma história bastante interessante. A natureza de Bali é muito 

bonita. Antigamente, caso eu viesse de Denpasar, passando por Batuan, de 

volta para Peliatan, já entrando nessa região começava a esfriar, um clima como 

em Kintamani. O caminho era cercado de plantação de arroz, os terraços altos, 

muito bonito. Não havia lojas de artesanato; era tudo cheio de árvores, as 

estradas eram estreitas. Enfim chegava em Peliatan, que estava no meio da 

floresta. E ali havia um reino. À noite, quando dançavam o legong, sem 

eletricidade, usávamos apenas lamparinas e lampiões, lampiões de querosene 

e tochas. Era muito extraordinário, ainda mais com a lua cheia. Essa atmosfera 

não é mais possível agora. Bali já mudou. O que antes eram arrozais, hoje são 

art shop, restaurantes, hotéis, warung46, lojas de celulares e de roupas. Antes 

era lindo demais. Como podemos dançar com essas condições na frente do 

puri? É impossível. Foi por isso que eu estudei para ser arquiteto. Tive que me 

mudar da minha casa, porque era impossível ensinar lá. Na frente da minha casa 

 
45 Pesta Kesenian Bali (PKB) – Festival de Artes de Bali é o principal festival anual de artes tradicionais e 

contemporâneas da ilha de Bali. 
46 Warung é um termo em indonésio que designa um pequeno comércio familiar, geralmente de caráter 

informal, que pode funcionar como mercearia, banca de rua ou pequeno restaurante. 



153   
 

  153   
 

 

 
Estilo, genealogia e tradição performativa:vozes do Legong em Bali.  

Uma entrevista com Anak Agung Gede Oka sobre o Legong Peliantran  

 

 

 
Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianópolis, v. 2, n. 32, p .130-162, dez. 2025 

DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025130 

agora tem um Indomaret47. Quando eu era criança, no puri, era tudo silencioso; 

as pessoas vendiam flores, frutas, amendoins ao longo da rua, no chão. 

Podíamos comprar, sentar na rua; não havia muitos carros. Depois das seis da 

tarde, já não havia carros nas ruas. Era tranquilo; nós podíamos brincar na rua. 

Aposto que, para você chegar aqui hoje, pegou trânsito.  

Entrevistador – E muito! 

Oka – A situação não permitia. Foi por isso que construí o Balerung em 2000. 

Como eu sou arquiteto, tentei fazer com que o local se parecesse com uma visão 

de Peliatan nos velhos tempos; embora não seja cem porcento igual, eu tentei 

trazer a natureza antiga para cá. O ambiente não é barulhento, é confortável 

para observar, para dançar. Essa foi a minha ideia, porque antes eu costumava 

viver num ambiente assim. As pessoas vêm aqui e falam “Ah, esse espaço é 

confortável.” O lugar já deixa uma impressão, e ainda mais com a música do 

gamelan e a dança. Então, aqui ainda há uma impressão da antiga Peliatan.   

Entrevistador – E qual é a missão do Balerung? 

Oka – Temos que ser equilibrados. Se olharmos para o passado, a cultura e arte 

são para o acompanhamento das cerimônias religiosas hindu. Se há um odalan48 

ou uma cerimônia, com certeza ela será acompanhada de dança. Existem as 

danças sagradas, as profanas e as de entretenimento. É por isso que aqui, 

primeiramente, servimos às cerimônias, aos interesses religiosos. A segunda 

missão é a comercialização. Como nos podemos nos desenvolver? Caso não 

haja um equilíbrio, será difícil. Se for apenas para as cerimônias, não temos 

como arcar com os custos de gerenciamento, equipamentos, figurinos dos 

dançarinos e dos músicos. Caso só façamos o social, fica impossível. Por isso, 

é preciso haver um equilíbrio entre as atividades sociais e as atividades 

comerciais. É por isso que, para qualquer atividade de cerimônias, devemos 

 
47 Indomaret é uma das maiores redes de lojas de conveniência da Indonésia. Presente em praticamente 

todas as esquinas de Bali, oferece produtos de consumo diário como alimentos, bebidas, itens de higiene 
e utilidades domésticas.  
48 Festividades em homenagem ao aniversário do templo. 



154   
 

  154   
 

 

 
Estilo, genealogia e tradição performativa:vozes do Legong em Bali.  

Uma entrevista com Anak Agung Gede Oka sobre o Legong Peliantran  

 

 

 
Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianópolis, v. 2, n. 32, p .130-162, dez. 2025 

DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025130 

estar prontos para ngayah49. Baris, rejang, porque sempre nas cerimônias é 

preciso dessas danças, então nós estudamos todas. Exploramos novamente, 

embora no passado não houvesse bebarisan para as cerimônias em Peliatan, 

mas agora há. Há o baris gede, baris pendet, baris tunggal... Precisamos buscar 

o equilíbrio entre as atividades sociais e as atividades comerciais, introduzindo 

a arte e cultura não apenas para os balineses, não apenas para quem vem 

assistir aqui, mas se puder ser para o mundo, como as turnês de 1931 e 1952, 

melhor. Nós precisamos estar prontos. Essas são as duas missões que temos 

aqui. A arte e cultura balinesa precisam se desenvolver para o mundo. Não é 

apenas ngayah e não é apenas dinheiro, tem que ser os dois.     

Entrevistador – O legong em Saba, assim como em Peliatan, nasceu no puri. Em 

entrevista com bapak Agung Rai50 de Saba, perguntei-lhe como foi a transição 

do legong do palácio para a comunidade, e ele respondeu que isso nunca existiu 

por lá e que o legong só existe porque está no palácio. E, em Peliatan, houve 

essa transição ou, assim como em Saba, o palácio ainda possui o legong? 

Oka – Sim, é verdade. Todas as artes nasceram no puri. Os artistas moravam 

no puri. Agora, isso já mudou. O puri não é mais o centro do reino, até porque 

nós já conquistamos a independência. Então, a dança cresceu nos sanggar e 

nos banjar. Os banjar antes não tinham gamelan; agora têm. O gamelan não 

pertence mais apenas ao palácio; as artes se desenvolveram. O aprendizado já 

está nos sanggar, no banjar e continua também no puri. Nós não podemos 

restringir a “tem que ser apenas no puri.” Não podemos.  

Entrevistador – A dança legong começou com apenas dois dançarinos. Depois, 

introduziu-se a personagem condong. Quando essa personagem foi introduzida 

em Peliatan? 

 
49 Ngayah é um conceito balinês que se refere ao serviço voluntário, prestado com devoção e sem 

expectativa de recompensa, especialmente no contexto religioso e comunitário. No âmbito das artes, 
ngayah implica oferecer apresentações de música e de dança como forma de devoção aos deuses e 
contribuindo à coletividade.  
50 I Gusti Ngurah Serama Semadi é um dançarino e mestre de legong do estilo Saba. 



155   
 

  155   
 

 

 
Estilo, genealogia e tradição performativa:vozes do Legong em Bali.  

Uma entrevista com Anak Agung Gede Oka sobre o Legong Peliantran  

 

 

 
Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianópolis, v. 2, n. 32, p .130-162, dez. 2025 

DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025130 

Oka – Aqui já começou com três personagens: condong, Rangkesari e Lasem. 

Sempre foi assim, desde o início. Nos outros legong daqui, como Semaradahana 

e calonarang, também usamos a condong. 

Entrevistador – Então aqui ainda se dança a condong nos outros legong além do 

Lasem? 

Oka – Sim, ainda. 

Entrevistador – Porque nos outros lugares de Bali, a condong já foi cortada; 

sobrou apenas no legong Lasem. 

Oka – Esses cortes têm relação com a necessidade do turismo. A dança da 

condong no legong Lasem e no Semaradahana são iguais. Portanto, a condong 

do legong Semaradahana foi cortado para não ficar cansativo ou repetitivo. A 

duração da performance é de no máximo uma hora e meia. Se for dançar os dois 

legong inteiros, esse tempo já se esgota.   

Entrevistador – Qual a diferença entre o legong que é performado para a 

cerimônia e aquele que é apresentado para os turistas? 

Oka – Antigamente, se fosse no templo, deveria ser dançado por inteiro. Com 

certeza, inteiro; não podiam cortar. Hoje em dia, não é a mesma coisa. Os legong 

que vão ngayah no templo já tem duração reduzida; começaram a ser cortados. 

O legong Lasem não tem mais duração de uma hora.  

Entrevistador – E qual o sentimento do bapak sobre isso? Falamos de danças 

clássicas que, se continuarem a ser cortadas, não existirão mais no futuro. 

Oka – Isso que você falou é bem verdade. Porque se continuarmos a cortar e 

cortar, nós, que somos gurus, se não praticarmos o que foi cortado, isso se 

perderá. Será é que nós que não temos condição física de atuar em uma dança 

tão longa? Seria bom arrumarmos um espaço para dançar os legong completos, 

para a comunidade. Seria bom que o governo ajudasse. Nós podíamos 

apresentar um projeto: “Este é o legong Lasem completo”. Mesmo que muitas 



156   
 

  156   
 

 

 
Estilo, genealogia e tradição performativa:vozes do Legong em Bali.  

Uma entrevista com Anak Agung Gede Oka sobre o Legong Peliantran  

 

 

 
Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianópolis, v. 2, n. 32, p .130-162, dez. 2025 

DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025130 

pessoas não gostem, ou durmam durante a dança, a dança precisa ser 

apresentada. Não tem que ter medo de não haver quem assista. 

Entrevistador – Eu sei também que o público balinês da atualidade se cansa 

muito facilmente e já não aguenta mais assistir uma dança clássica com duas ou 

mais horas de duração. Qual é o seu sentimento como artista clássico sobre 

isso? Bapak acha que, como artista, tem responsabilidade de transformar a 

dança clássica para que ela seja mais palatável ao público? 

Oka – Se nós quisermos seguir os desejos do público, temos de ser inteligentes 

para criar. Embora seja um trabalho curto, o importante é que o público fique 

contente e, assim, continuemos dançando bem, apesar desses cortes. Na minha 

opinião, isso é apenas entretenimento temporário. Mas, se for clássico, não deve 

ser cortado. A plateia gostando ou não, os dançarinos não devem ter medo de 

não haver plateia. Apenas dançar. Nós dançamos muito para o templo; nossa 

intenção é oferecer a dança aos deuses. Mesmo que a plateia seja humana, 

como nós, mesmo que eles não gostem, não tem problema. Nós dançamos para 

os deuses; essa é uma herança ancestral. Se tivermos esse sentimento, com 

certeza vamos gostar dançar mesmo que dure uma hora. Se você pensar: “Aduh, 

não tem público!”, então nossa dança não será boa. Não pense no público.  

Entrevistador – E quanto a maquiagem e figurino, houve mudanças desde o 

surgimento do legong em Peliatan até os dias atuais? 

Oka – Houve uma mudança grande. No passado, as pessoas ainda não 

conheciam a maquiagem e não havia a variedade de produtos de maquiagem 

que existe hoje. Eles usavam pigmentos que encontravam na natureza; era bem 

simples, na verdade. Passavam apenas um pó no rosto e já estavam prontos. 

Mas, devido a esse desenvolvimento, com as missões culturais para o exterior, 

os dançarinos lá viram o teatro. Antes, as pessoas dançavam em arena, e agora 

em teatro. Os olhos devem ser preenchidos com sombra. A maquiagem foi 

trazida do exterior; começaram a usar batom. Em 1950, John Coast e sua esposa 

trouxeram uma maleta de maquiagem para os dançarinos. Daí, começaram a 



157   
 

  157   
 

 

 
Estilo, genealogia e tradição performativa:vozes do Legong em Bali.  

Uma entrevista com Anak Agung Gede Oka sobre o Legong Peliantran  

 

 

 
Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianópolis, v. 2, n. 32, p .130-162, dez. 2025 

DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025130 

pintar a sobrancelha, os olhos, a bochecha, a passar gloss, blush... Então, antes 

era mais simples, não como agora. Portanto, nossa expressão, quando 

dançávamos antes, vinha apenas da nossa força. Agora, com a ajuda da 

maquiagem, isso fica mais fácil. Os olhos parecem maiores. Na verdade, antes 

costumava ser mais original. Agora, com a maquiagem, os dançarinos podem 

transformar o rosto para serem outra pessoa. A boca pode ser aumentada; já 

não é mais natural. Quanto ao figurino, antigamente, era mais simples também. 

Os tecidos não usavam prada51. O prada veio de fora para Bali. Hoje em dia, 

todos os figurinos já são confeccionados com prada. Antigamente, era apenas 

um tecido branco, simples.   

Entrevistador – Em todos os legong dançados aqui em Peliatan, sejam os que 

vieram através da ibu Reneng, ibu Muklen ou aqueles que nasceram aqui, 

utilizam o mesmo figurino? 

Oka – Em todos os legong, nós usamos o figurino estilo Peliatan. O legong estilo 

ibu Reneng, que tem em Denpasar, usa figurino diferente do nosso. Aqui, nosso 

figurino é diferente; algumas peças são maiores, o nosso gelungan52 utiliza o 

petitis53 arredondado; lá é maior. Aqui, usamos o estilo daqui. Mesmo que 

dancemos o legong de Bedulu, o figurino é o estilo Peliatan. 

Entrevistador – Aqui utiliza-se cores diferentes para os diferentes legong? 

Oka – Sim. A condong é cor-de-rosa, ou vermelho, ou marrom. Os Legong54 no 

legong Lasem usam verde. Se for jobog é roxo; Semaradahana é marrom; kuntir 

 
51 O termo prada refere-se a uma técnica tradicional balinesa de decoração que utiliza pó ou folha de 

ouro (ou pigmentos dourados) aplicado sobre superfícies como tecidos, madeira ou couro, com o objetivo 
de criar padrões ornamentais. 
52 Gelungan é o termo balinês que se refere ao arranjo de cabeça ou coroa usado por dançarinos nas 

apresentações de dança e dança-drama. Feito geralmente em cor dourada, flores naturais ou artificiais, 
o gelungan varia de acordo com o tipo de dança, o gênero e as características de cada personagem.   
53 Petitis é a parte frontal do gelungan, geralmente posicionado sobre a testa do dançarino. Trata-se de 

um ornamento rígido e decorativo, frequentemente adornado com pequenos espelhos, lantejoulas, 
pedras coloridas ou elementos dourados.  
54 Neste trabalho, opta-se por grafar Legong com inicial maiúscula quando se faz referência aos dois 

personagens que não são a condong. Já a grafia com inicial minúscula, legong, é utilizado para se referir 



158   
 

  158   
 

 

 
Estilo, genealogia e tradição performativa:vozes do Legong em Bali.  

Uma entrevista com Anak Agung Gede Oka sobre o Legong Peliantran  

 

 

 
Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianópolis, v. 2, n. 32, p .130-162, dez. 2025 

DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025130 

é roxo, mas um roxo mais escuro; pelayon é branco; kuntul é amarelo e branco; 

o kupu-kupu tarum ainda não o apresentamos aqui, ainda estamos estudando, 

os músicos ainda não conseguem tocar no gamelan. Quando tivermos a música, 

aí sim podemos apresentar, mas creio que a cor será amarelo ou laranja.  

Entrevistador – Bapak sabe dançar os legong que há em outras regiões de Bali, 

como o candrakanta de Saba ou o goak macok de Denpasar? 

Oka – A verdade é o seguinte: nós ainda não aprendemos o estilo Saba. Em 

Saba, eles têm muitos tipos de legong. Naquela época, meu pai não chamou 

gurus além de ibu Muklen e ibu Reneng; nós já estávamos sobrecarregados. 

Mais tarde, talvez um dia procuremos um maestro que seja adequado para 

ensinar o legong de Saba e que tenha uma técnica boa. Nós temos que ir lá 

procurar ou trazê-lo para ensinar aqui. Não podemos apenas estudar olhando o 

vídeo; isso não é bom para o nosso sistema. Se quisermos aprender, temos de 

ir até o professor. O professor é o mestre. Assim que você obtém o 

conhecimento. Não adianta saber um monte de legong estudando pelo vídeo e, 

no final, não tem taksu55. Aprenda com o mestre. 

Entrevistador – Peliatan recebe convites de outros lugares para ensinar o estilo 

ou o estilo Peliatan fica apenas em Peliatan? 

Oka – Quando as pessoas estão procurando especialização, elas vêm a 

Peliatan. Normalmente, são os alunos das escolas que vêm até aqui. Não somos 

nós quem somos chamados para os lugares. Os japoneses, principalmente, 

gostam muito do estilo Peliatan. Talvez haja alguns que estudem na ISI56 ou em 

Saba, mas a maioria vem procurar o estilo Peliatan. Talvez porque os japoneses 

 
ao gênero performático como um todo, em suas diversas variações estilísticas, sem especificar 
personagens.   
55 Taksu é um conceito espiritual fundamental nas artes de Bali, referindo-se a uma energia interior ou 

poder divino que confere vida, magnetismo e significado profundo a uma performance ou obra. A 
presença do taksu permite que o artista canalize seu fazer artístico com sinceridade, encantando o público 
e transcendendo a técnica pura. É visto como combinação de poder físico, mental e espiritual, resultando 
em expressão artística autêntica e impactante. 
56 Institut Seni Indonesia – Denpasar é uma instituição formal de ensino superior voltada ao ensino e 

preservação das artes balinesas. 



159   
 

  159   
 

 

 
Estilo, genealogia e tradição performativa:vozes do Legong em Bali.  

Uma entrevista com Anak Agung Gede Oka sobre o Legong Peliantran  

 

 

 
Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianópolis, v. 2, n. 32, p .130-162, dez. 2025 

DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025130 

gostem muito de arte e cultura, e já observaram outros estilos, e se conectem 

mais com o nosso. Talvez também porque nosso estilo é bem único, enquanto 

os outros se pareçam em alguns aspectos. Aqui os movimentos são diferentes, 

nyeregseg é diferente, ngepik é diferente. É por isso que eles buscam o único.  

Entrevistador – O legong possui variações estilísticas em várias regiões de Bali, 

mas qual é a identidade do gênero legong? 

Oka – A identidade já pode ser observada na aparência. A música já dá para 

ouvir e dizer “Isso é legong.” Da introdução musical, as pessoas sabem que é 

legong. Porque as pessoas que criaram a dança, com certeza, começaram pela 

música. Do início do pengawit57 já podemos saber. No pepsong58, as dançarinas 

já entram com o figurino; ainda não dançaram, mas ao ver o figurino apenas já 

podemos saber que é legong. O figurino já é específico, a música já possui 

pakam, ainda mais a dança. Esses detalhes são muito diferentes do, por 

exemplo, oleg tumulilingan.  

Entrevistador – No legong estilo Bedulu, de ibu Muklen, podemos ver que a 

posição dos braços é mais aberta, os pés são mais distantes um do outro, e a 

música é mais parecida com o kebyar. A postura do corpo do dançarino se 

assemelha bastante com a postura usada para as danças do kekabyaran. Bapak 

acha que houve uma influência grande do kebyar neste estilo? 

Oka – Eu penso que no passado havia muitos dançarinos homens de legong. 

Talvez o guru que ensinava o legong pelayon fosse um homem. Os gurus de 

legong no passado eram todos homens. Mas havia também os gurus homens 

que dançavam de maneira mais suave. Talvez esse tenha sido um guru de 

movimentos mais dinâmicos. É por isso que esse estilo é assim. Talvez, se o 

guru de ibu Muklen fosse uma mulher ou um guru homem de movimentos mais 

sutis, a dança não seria desse jeito. Depende do guru e do que ele passa ao 

 
57 Pengawit refere-se a uma introdução musical. É a primeira seção tocada pelo gamelan. Esta parte, 

geralmente, não é dançada. 
58 Pepsong é a primeira seção da dança legong, trata-se da saída por entre as cortinas para o palco. Deriva 

da palavra balinesa “pesu” que significa “sair”. 



160   
 

  160   
 

 

 
Estilo, genealogia e tradição performativa:vozes do Legong em Bali.  

Uma entrevista com Anak Agung Gede Oka sobre o Legong Peliantran  

 

 

 
Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianópolis, v. 2, n. 32, p .130-162, dez. 2025 

DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025130 

aluno. Então, com certeza, ibu Muklen ensinou exatamente o que ela recebeu 

de seu guru. Digo isso porque, quando ela me ensinou, ao menor erro que eu 

cometia, ela vinha e me batia com o leque, me corrigia. Isso porque ela queria 

passar o seu conhecimento para nós. Com certeza, ela foi ensinada dessa forma 

pelo seu mestre.  

Entrevistador – Percebo que no estilo de Peliatan e de Bedulu, de ibu Muklen, 

ainda há muitos movimentos que aparentam ser antigos, talvez que ainda tragam 

a memória do ritual, do transe. Sabemos também que as coreografias das 

danças do palegongan de hoje são muito diferentes daquelas de antigamente; 

houve uma evolução.  

Oka – Em Bali, cada região possui sua singularidade, como, por exemplo, a 

região de Karangasem, que possui um sistema mais de sesangiangan59. Isso 

está relacionado com as ideias dos artistas criadores das épocas passadas. 

Como as influências do sesangiangan de Karangasem, ou do pegambuhan de 

Denpasar ou de Batuan afetaram os trabalhos de criação dos mestres do 

passado? Além disso, antigamente, as pessoas estavam mais próximas dos 

deuses. Eles meditavam, viam algo, um movimento, entidades dançando, e isso 

se tornava inspiração. Hoje em dia, não é mais assim, achamos inspiração na 

televisão. Antigamente, era tudo conectado com a natureza, com os deuses e o 

ambiente. Com certeza, de tudo isso, eles resumiam em uma dança, como o 

legong. Alguns movimentos dos rituais, do pegambuhan, do pearjaan entraram 

na dança. “Oh, eu vi um anjo dançando. Era linda, usava uma coroa de ouro” e 

se tornava inspiração. Eles relacionavam muito os seus trabalhos com os deuses 

e com a natureza. Depois, havia um longo processo para criar uma composição 

de dança. Era isso que influenciava os artistas. Eu, como criador dos dias de 

hoje, crio diferente. Quando medito e peço por inspiração, as revelações não 

vêm como vinham para os artistas do passado. Hoje, temos que preparar uma 

 
59 A palavra “sesangiangan” vem do balinês, e está relacionada ao conceito de “sangiang” ou “hyang”, 

que se refere a seres espirituais, divinos ou ancestrais sagrados. A palavra pode ser entendida como algo 
relacionado ao sagrado, um ritual ou ato de devoção, ou, em contextos artísticos, pode se referir a danças 
ou práticas devocionais que têm um caráter sagrado.  



161   
 

  161   
 

 

 
Estilo, genealogia e tradição performativa:vozes do Legong em Bali.  

Uma entrevista com Anak Agung Gede Oka sobre o Legong Peliantran  

 

 

 
Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianópolis, v. 2, n. 32, p .130-162, dez. 2025 

DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025130 

criação para daqui uma semana; não há tempo de ter uma revelação. Não é mais 

tão profundo o processo. Recebemos uma encomenda para uma criação, e 

depois que apresentamos o trabalho, já não existe mais. É bem diferente. 

Antigamente, era um processo longo; sabe-se lá quanto tempo demorou para 

criarem o legong, que sobrevive bem até hoje.  

Entrevistador – Bapak já criou um legong novo? E qual a diferença entre um 

legong clássico e uma nova criação de legong? 

Oka – Já fiz sim. Obviamente, os dois são muito diferentes. O processo de 

criação do legong tradicional é como eu acabei de explicar. Requer um processo 

muito longo. Agora, o legong kreasi60 é uma exigência. Uma exigência para nós 

como dançarinos, como coreógrafos: podemos criar um trabalho de 

palegongan? Isso é uma demanda como um trabalho de final de curso. Nosso 

tempo é limitado; em apenas 3 meses deve estar pronto. Não só a dança, como 

a música também. Antigamente, quem criava o legong não tinha esses limites. 

O mestre não precisava ter um diploma, provar sua competência com um 

trabalho final. O legong kreasi é uma demanda para performances de 

entretenimento, para fim de curso. “Façam um legong que dure cinco minutos.” 

É diferente. Na minha experiência, tentei combiná-lo com as demandas atuais e 

o público. Que o público também fique feliz; mesmo que seja um legong kreasi, 

tentei combinar a atmosfera do passado com algo nosso. Pegamos do passado 

e combinamos com as demandas da atualidade. Uma vez criei juntamente com 

o professor Sukarno Putra para fazer um legong Untung Surapati, que é um 

personagem guerreiro. Como é o legong que narra a história de Untung Surapati 

de modo que seja agradável de assistir? Esse era um personagem escravo, 

então como ele se opunha aos colonizadores, aos reis. Tentamos criar para que 

ficasse interessante, embora a duração fosse longa. Havia a condong, 

 
60 Kreasi é um termo que se refere a criações novas, como em kreasi baru. Designa criações de artes 

performativas que acompanham ou bebem na fonte das danças e dança-dramas tradicionais. Não é o 
mesmo que kontemporer, ou contemporâneo, termo utilizado pelos balineses para designar obras 
performáticas ou visuais que não possuem relação com a estética e valores da tradição e cultura balinesa.  



162   
 

  162   
 

 

 
Estilo, genealogia e tradição performativa:vozes do Legong em Bali.  

Uma entrevista com Anak Agung Gede Oka sobre o Legong Peliantran  

 

 

 
Revista de Estudos Sobre Teatro de Formas Animadas, Florianópolis, v. 2, n. 32, p .130-162, dez. 2025 

DOI: https://doi.org/10.5965/2595034702322025130 

pengawak, pengecet, pakaad61, tudo havia. O gamelan combinamos com uma 

marcha. Então, precisamos ser ricos na criação para que o público não se canse, 

especialmente com a duração longa.  

Entrevistador – Bapak gostaria de acrescentar algo? 

Oka – Apenas um recado para a nova geração, não apenas de Peliatan ou de 

Bali, mas para o mundo todo. Nós devemos respeitar a arte e a cultura, porque 

elas são a identidade de uma nação. Se tivermos a arte e a cultura de alto nível, 

é porque somos uma nação extraordinária, respeitada por todas as outras 

nações. Não se esqueçam da arte e da cultura.    

 

 Referências 

COAST, John. Dancers of Bali. London: Faber and Faber, 1953. 

DAVIES, Stephen. The origins of Balinese Legong. Bijdragen tot de Taal-, Land- en 

Volkenkunde, Leiden, v.164, n.2/3, p. 194-211, 2008. 

DIBIA, I Wayan; OKA DALEM, Anak Agung. Sang Maestro Legong dan Kebyar (Satya Bela 

Wira): Penjelajah Dunia dari Bali. Denpasar: Dinas Kebudayaan Provinsi Bali, 2021. 

MCPHEE, Colin. A House in Bali. New York: The Asia Press with The John Day Company, 1947. 

 

 

 

 

 
61 Seções da estrutura coreográfica e musical das danças legong. Pengawak é o corpo da dança, 

caracterizado por um andamento e movimentos mais lentos; pengecet é caracterizado por andamento e 
movimentos rápidos; e pakaad é a parte final.  


